

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

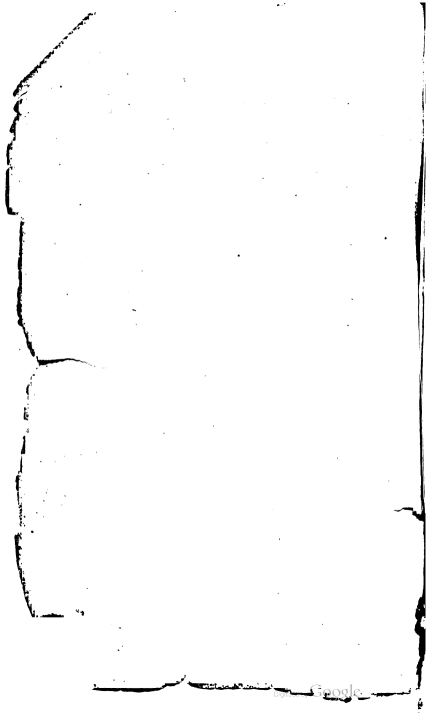
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



132 e. 220





Bosworth Beguest, 1878.

# BIBLIOTHECA PASTORALIS

ı

# VARIIS SANCTORUM PATRUM

ALIORUMQUE

PIORUM AUCTORUM OPUSCULIS

DEPROMPTA,

ATQUE IN GRATIAM SACERDOTUM, QUI ANIMARUM CURAM GERUNT, STUDIOSE COLLECTA.

VOL. I.

OENIPONTE,
TYPIS ET SUMTIBUS WAGNERIANIS.
1845.

12 Dr. Bosworth.

SANCTI

# GREGORII

PAPAE I.

COGNOMENTO MAGNI

LIBER

REGULAE PASTORALIS.

ACCESSIT IN FINE

ANONYMI FORMULA PRAELATORUM.



OENIPONTE,
TYPIS BT SUMTIBUS WAGNERIANIS.
1845.

122 e. 220

Br. Boleverille

# PRAEFATIO.

Posteaquam. in gratiam et commodum Cleri in cura animarum sedulo excubantis compendiariam quandam bibliothecam pastoralem adoruare placuit, aliad sane non occurrebat onusculum, quod aptius atque justiori de causa in ipso statim limine collocaretur, quam iste D. Gregorii M. liber regulae pastoralis, mole quidem exiguus, pretio autem si aestimetur, vere incomparabilis. Quem quidem libellum, ex quo primum e manibus sanctissimi auctoris prodiit, ceu breve pastoralis prudentiae compendium, fervorisque insigne incitamentum universa semper suspexit antiquitas. abs re Patres Benedictini ex Congregatione S. Mauri in Gallia de litteris theologicis universim, atque cum primis de scriptis sauctorum Patrum optime quondam meriti ad hanc lucubrationem, quam collatis vetustissimis atque fide dignissimis codicibus primae integritati restituerunt, praefati sunt, illam inter reliqua S. Pontificis opera plane excellere, sive argumenti gravitas, sive sententiarum copia pondusque perpendantur. Nihil enim in toto isto libello plane aureo exstare, quod maximam non afferat utilitatem, non solum episcopis atque animarum pastoribus, verum etiam singulis prope Christianis, maxime quibus regendae familiae cura commissa incumbat.

Dolendum vero jam dudum erat, exemplaria praestantissimi opusculi typis seorsim exscripti rarius fere jam in his oris inveniri,
aut siqua adhuc in bibliopoliis prostant, copiosis illa sphalmatis misere infecta deprehendi. Inter quae non absque dedecore suo
eminet editio illa, quae anno 1767 sumtibus
fratrum Veith bibliopolarum Augustae Vindelicorum comparuit. Quo magis mirere, in
praefixa illi editioni praefatione serio ad speciem querelam moveri, turpiter deformatum jacuisse pulcerrimum opusculum, ut sensus aut

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,\mathsf{Google}$ 

haereret saepe, aut penitus deficeret, aut quod pejus etiam esset, ad errorem deflecteret. Cui quidem vitio haec ipsa editio incredibili mendorum typographicorum copia referta, atque praeterea etiam interpunctionum negligentissima medelam se allaturam jactantius quam verius est pollicita. —

Multis huic tamen titulis praestare visa est altera editio Dilingana, sed quae, utpote Sodalibus congregationis majoris academicae pro more tunc consueto in xenium oblata inter paucorum potius hominum manus privatim versata, quam publici juris facta esse videtur. Ad istam igitur superiori illa haud paulo accuratiorem hanc nostram recentissimam in Germania editionem exigere placuit, neque tamen serviliter illi per omnia inhaerendo, et habita praecipue diligentiori ubique interpunctionum cura, quas ad planiorem intelligentiam uti in omnibus Sanctorum Patrum scriptis, ita in hac maxime opella stylo valde conciso exarata plurimum valere inter omnes constat.

Accipe igitur, benevolé Lector, pretiosum,

quod tibi in bibliothecae nostrae vestibulo offertur, opusculum, plenum exquisitissimis ad
cognoscendas penitius hominum mentes dirigendasque animas praescriptis, et ubi magno
illud commodo tuo degustaveris, alia quoque
aeque profutura a nobis exspecta; sicque huic
nostro qualicunque utilem tibi operam praestandi, et bonae religionis causae consulendi
studio favere perge. — Utere diligenter, fruere
feliciter, ac bene vale. —

# TABULA CAPITUM

## LIBRI REGULAE PASTORALIS SANCTI GREGORII.

#### CAPITA PRIMAE PARTIS.

|                                                                                                   | Pag. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Caput I. Ne venire imperiti ad magisterium audeant                                                | 4    |
| Caput II. Ne locum regiminis subcant, qui vivendo non                                             |      |
| perficient, quae meditando didicerunt                                                             | 6    |
| Caput III. De pondere regiminis, et quod adversa quae-                                            |      |
| que despicienda sunt, et prospera formidanda                                                      | 7    |
| Caput IV. Quod plerumque occupatio regiminis solidi-                                              |      |
| tatem dissipat mentis                                                                             | 9    |
| Caput V. De his, qui in regiminis culmine prodesse exemplo virtuium possunt, sed quietem propriam |      |
| sectando refugiunt                                                                                | 11   |
| Caput VI. Quod hi, qui pondus regiminis per humilita-                                             |      |
| tem fugiunt, tunc vere sunt humiles, cum divinis                                                  |      |
| judiciis non reluctantur                                                                          | 13   |
| Caput VII. Quod nonnunquam praedicationis officium et                                             |      |
| nonnulli laudabiliter appetunt, et ad hoc nonnulli                                                |      |
| laudabiliter coacti pertrahuntur                                                                  | 13   |
| Caput VIII. De his, qui pracesse concupiscunt, et ad                                              |      |
| usum suae libidinis instrumentum apostolici sermo-                                                |      |
|                                                                                                   | 15   |
| Caput IX. Quod mens pracesse volentium plerumque                                                  |      |
| sibi ficts bonorum operum promissione blanditur .                                                 | 16   |
| Caput X. Qualis quisque ad regimen venire debeat .                                                |      |
| Caput XI. Qualis quisque ad regimen venire non de-                                                |      |
| bent                                                                                              | 19   |

#### CAPITA SECUNDAE PARTIS.

| i i                                                      | ag.       |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| Caput I. Is, qui ad regimen ordinate pervenerit, qualem  |           |
| se in ipso regimine debeat exhibere                      | 24        |
| Caput II. Ut Rector cogitatione sit mundus               | 24        |
| Caput III. Ut Rector semper sit operatione praecipuus    | 26        |
| Caput IV. Ut sit Rector discretus in silentio, utilis in |           |
| verbo                                                    | 29        |
| Caput V. Ut sit Rector singulis compassione proximus,    |           |
| prae cunctis contemplatione suspensus                    | 33        |
| Caput VI. Ut sit Rector bene agentibus per humilitatem   |           |
| socius, contra delinquentium vitia per zélum justi-      |           |
| tiae erectus                                             | 86        |
| Caput VII. Ut sit Rector internorum curam in exterio-    | 00        |
| rum occupatione non minuens, exteriorum providen-        |           |
|                                                          | 0.4       |
| tiam in interiorum sollicitudine non relinquens .        | <b>34</b> |
| Caput VIII. Ne placere Rector suo studio hominibus       | 40        |
| appetat, sed tamen, ad qued placere debeat, intendat     | 48        |
| Caput IX. Quod scire sollicite Rector debet, quia ple-   |           |
| rumque vitia virtutes se esse mentiuntur                 | 51        |
| Caput X. Quae esse debet Rectoris discretio correptio-   |           |
| nis et dissimulationis, et fervoris et mansuatudinis     | 51        |
| Caput XI. Quantum Rector sacrae legis meditationibus     |           |
| esse debest intentus                                     | 58        |
|                                                          |           |
| CAPITA TERTIAE PARTIS.                                   |           |
| Prologus                                                 | 61        |
| Caput I. Quanta debeat esse diversitas in arte praedi-   |           |
| cationis                                                 | 62        |
| Caput II. Quomodo admonendi sunt inepes et divites       | 64        |
| Caput III. Quomodo admonendi sunt laeti et tristes       | 67        |
| Caput IV. Ouomodo admonendi subditi et Praelati .        | 67        |
| Caput V. Quomodo admonendi servi et demini               | 71        |
|                                                          |           |
|                                                          | 72        |
| Caput VII. Quomodo admonendi impudentes et vere-         | -         |
| cundi                                                    | 78        |
| Caput VIII. Quomodo admonendi protervi et pusillanimes   | 74        |

| rag.                                                    |
|---------------------------------------------------------|
| Caput IX. Quomodo admonendi patientes et impatientes 76 |
| Caput X. Quomedo admonendi benevoli et invidi . 81      |
| Caput XI. Quomodo admonendi simplices et versipelles 84 |
| Caput XII. Quomedo admonendi incolumes et aegri . 88    |
| Caput XIII. Quomodo admonendi, qui flagella metuunt,    |
| et qui contemnunt                                       |
| Caput XIV. Quomodo admonendi taciturgi et verbosi 96    |
| Caput XV. Quomodo admonendi pigri et praecipites . 99   |
| Caput XVI. Quomodo admonendi mansueti et iracundi 102   |
| Caput XVII. Quomodo admonendi humiles et elati . 105    |
| Caput XVIII. Quomodo admonendi pertinaces et incon-     |
| stantes                                                 |
| Caput XIX. Quomodo admonendi, qui intemperantius, et    |
| qui parcius cibo utuntur                                |
| Caput XX. Quomodo admonendi, qui sua distribuunt,       |
| et qui rapiunt aliena                                   |
| Caput XXL Quomodo admonendi, qui aliena nen appe-       |
| tunt, sed sua retinent, et qui sua tribuentes aliena    |
| tamen rapiunt                                           |
| Caput XXII. Quomodo admonendi sunt discordes et         |
| pacati                                                  |
| Caput XXIII. Quomodo admonendi, qui jurgia serunt,      |
| et pacifici                                             |
| Caput XXIV. Quomodo admonendi rudes in doctrina         |
| sacra, et docti, sed non humiles 180                    |
| Caput XXXV. Quomodo admonendi, qui officium prae-       |
| dicationis nimia humilitate detrectant, et qui prae-    |
| cipiti festinatione occupant 184                        |
| Caput XXVI. Quomodo admonendi, quibus omnia ex          |
| sententia succedunt, et quibus nuļla 139                |
| Caput XXVII. Quomodo admonendi conjugati et cae-        |
| libes                                                   |
| Caput XXVIII. Quomodo admonendi peccata carnis ex-      |
| perti, et eorum expertes 148                            |
| Caput XXIX. Quomodo admonendi, qui peccata operum       |
|                                                         |

| Pag.                                                  |
|-------------------------------------------------------|
| Caput XXX. Quomodo admonendi, qui a peccatis, quae    |
| defient, non abstinent, et qui, cum abstineant, non   |
| deflent                                               |
| Caput XXXI. Quomodo admonendi, qui illicita, que-     |
| rum sunt conscii, laudant, et qui condemnantes mi-    |
| nime tamen cavent                                     |
| Caput XXXII. Quomodo admonendi, qui subito motu,      |
| et qui consulto peccant                               |
| Caput XXXIII. Quomodo admonendi, qui minimis, sed     |
| crebris noxis, et qui minimas caventes gravibus       |
| aliquando immerguntur                                 |
| Caput XXXIV. Quomodo admonendi, qui bona nec in-      |
| choant, et qui inchoata nen absolvunt                 |
| Caput XXXV. Quomodo admonendi, qui mala clam, et      |
| bona palam faciunt, ac vice versa 172                 |
| Caput XXXVI. De exhortatione multis exhibenda, ut sic |
| singulorum virtutes adjuvet, quatenus per hanc con-   |
| traria virtutibus vitia non excrescant 175            |
| Caput XXXVII. De exhortatione, quae uni adhibenda     |
| est contrariis passionibus laboranti 176              |
| Caput XXXVIII. Quod aliquando leviora vitia relin-    |
| quenda sunt, ut graviora subtrahantur 177             |
| Caput XXXIX. Quod infirmis mentibus omnine non de-    |
| bent alta praedicari                                  |
| Caput XL. De opere praedicationis et voce             |
| •                                                     |
| CAPUT UNICUM QUARTAE PARTIS.                          |
| Qualiter praedicator omnibus rite peractis ad semet-  |
| ipsum redeat, ne hunc vel vita vel praedicatio ex-    |
| tollat                                                |

## SANCTI

# GREGORII PAPAE

# REGULAE PASTORALIS

LIBER,

AD

JOHANNEM
Episcopum civitatis Ravennae.

# PRIMA PARS.

# Reverendissimo et sanctissimo fratri Johanni Coepiscopo, Grogorius.

Pastoralis curae me pondera fugere delitescendo voluisse, benigna, frater carissime, atque humili intentione reprehendis; quae ne quibusdam levia esse videantur, praesentis libri stylo exprimo de eorum gravedine omne quod penso: ut et haec, qui vacat, incaute non expetat; et qui incaute expetiit, adeptum se esse pertimescat. Quadripartita vero disputatione liber iste distinguitur, ut ad lectoris sui animum ordinatis allegationibus quasi quibusdam passibus gradiatur. Nam cum rerum necessitas exposcit, pensandum valde est, ad culmen quisque regiminis qualiter veniat; atque ad hoc rite perveniens, qualiter vivat; et bene vivens, qualiter doceat; et recte docens, infirmitatem suam quotidie quanta consideratione cognoscat: ne aut humilitas accessum fugiat; aut perventioni vita contradicat; aut vitam doctrina destituat; aut doctrinam praesumito extollat. Prius ergo appetitum timor tem-

peret: post autem magisterium, quod a non quaerente suscipitur, vita commendet: ac deinde necesse est, ut Pastoris bonum, quod vivendo ostenditur, etiam loquendo propagetur. Ad extremum vero superest, ut perfecta quaeque opera considerațio propriae infirmitatis deprimat, ne haec ante occulti arbitri oculos tumor elationis extinguat. Sed quia sunt plerique mihi imperitia similes, qui, dum metiri se nesciunt, quae non didicerint, docere concu-Le piscunt; X qui pondus magisterii tanto levius aestimant, quanto vim magnitudinis illius ignorant; ab ipso libri hujus reprehendantur exordio: ut quia indocti ac praecipites doctrinae arcem tenere appetunt, a praecipitationis suae ausibus in ipsa locutionis nostrae janua repellantur.

# CAPUT I.

## Ne venire imperitiad magisterium audeant.

Nulla ars doceri praesumitur, nisi intenta prius meditatione discatur. Ab imperitis ergo pastorale magisterium qua temeritate suscipitur, quando ars est artium regimen Quis autem cogitationum vulnera occultiora esse nesciat vulneribus viscerum? Et tamen saepe qui nequaquam spiritalia praecepta cognoverunt, cordis se medicos profiteri non metuunt: dum qui pigmentorum vim nesciunt, videri medici carnis erubescunt. Sed quia auctore Deo ad religionis reverentiam omne jam praesentis saeculi culmen inclinatur: sunt nonnulli, qui intra sanctam Ecclesiam per speciem regiminis gloriam affectant hono-

+ Taken from Jonie Mild XCI paggire Marsi de Cerra Partorale Liber Salituro a Jerentia Hophano, Oras Vorgina & Bro. Lond. Harpar 1629

ris; videri doctores appetunt, transcendere ceteros concupiscunt, atque attestante Veritate, primas salutationes in foro, primos in coenis recubitus, primas in conventibus cathedras quaerunt, Matth. 23, 6, 7.: [qui susceptum curae pastoralis officium ministrare digne tanto magis nequeunt, quanto ad humilitatis magisterium ex sola elatione pervenerunt. Ipsa quippe in magisterio lingua confunditur, quando aliud discitur, et aliud docetur. Quos contra Dominus per Prophetam queritur, dicens: Ipsi regnaverunt, et non ex me: principes extiterunt, et ego ignoravi. Osee 8, 4. Ex se namque, et non ex arbitrio summi Rectoris regnant, qui nullis fulti virtutibus nequaquam divinitus vocati, sed sua cupidine accensi, culmen regiminis rapiunt potius, quam assequuntur. Quos tamen internus judex et provehit, et nescit: quia quospermittendo tolerat, profecto per judicium reprobationis ignorat. Unde ad se quibusdam et post miracula venientibus dicit: Recedite a me operarii iniquitatis, nescio qui estis. Luc. 13, 27. Pastorum imperitia voce Veritatis increpatur, cum per Prophetam dicitur: Ipsi pastores ignoraverunt intelligentiam. Isai. 56, 11. Quos rursum Dominus detestatur, dicens: Et tenentes legem nescierunt me. Jer. 2, 8. Et nesciri ergo se ab eis Veritas queritur, et nescire se principatum nescientium protestatur: quia profecto hi, qui ea, quae sunt Domini, nesciunt, a Domino nesciuntur, Paulo attestante qui ait: Si quis autem ignorat, ignorabitur. 1. Cor. 14, 38. A Quae nimirum Pastorum saepe imperitia meritis congruit subjectorum: quia quamvis lumen scientiae sua culpa exigente non habeaut; districto tamen judicio agitur, ut per eorum ignorantiam hi etiam, qui sequuntur, offendant. Hinc namque in Evangelio per semetipsam Veritas dicit: Si



caecus caeco ducatum praebeat, ambo in foveam cadunt. Matth. 15; 14. Hinc Psalmista non optantis animo, sed prophetantis ministerio denuntiat, dicens: Obscurentur oculi eorum ne videant, et dorsum illorum semper incurva. Ps. 68, 24 Oculi quippe sunt, qui in ipsa honoris summi facie positi, providendi itineris officium susceperunt: quibus hi nimirum qui subsequenter inhaerent, dorsa nominantur. Obscuratis ergo oculis dorsum flectitur; quia cum lumen scientiae perdunt, qui pereunt, profecto ad portanda peccatorum curvantur onera, qui sequuntur.

# CAPUT II.

Ne locum regiminis subcant, qui vivendo non perficiunt, quae meditando didicerunt.

Et sunt nonnulli, qui solerti cura spiritalia praecepta perscrutantur: sed quae intelligendo penetrant, vivendo conculcant; repente docent, quae non opere, sed meditatione didicerunt: et quod verbis praedicant, moribus impugnant. Unde fit, ut cum Pastor per abrupta graditur, ad praecipitium grex sequatur. Hinc namque per Prophetam Dominus contra contemtibilem Pastorum scientiam queritur, dicens: Cum ipsi limpidissimam aquam biberitis, reliquam pedibus vestris turbabatis: et oves meae, quae conculcata pedibus vestris fuerant, pascebantur; et quae pedes vestri turbaverant, haec bibebant. Ezech. 34, v. 18. et 19. Aquam quippe limpidissimam Pastores bibunt, cum fluenta veritatis recte intelligentes hauriunt. Sed eamdem aquam pedibus perturbare est sanctae meditationis studia male vivendo corrumpere. Aquam scilict eorum turbatam pedibus oves bibunt, cum subjecti quique non sectantur verba, quae

audiunt, sed sola, quae conspiciunt, exempla pravitatis imitantur. Qui cum dicta sitiunt, quia per opera pervertuntur, quasi corruptis fontibus in potibus lutum sumunt. Hinc quoque scriptum est per Prophetam: Laqueus ruinae populi mei sacerdotes mali. Osee 5, 1. et 9, 8. Hinc rursum de sacerdotibus Dominus per Frophetam dicit: Facti sunt domui Israel in offendiculum iniquitatis. Nemo quippe amplius in Ecclesia nocet, quam qui agens nomen vel ordinem sanctitatis habet. Delinquentem namque hunc redarguere nullus praesumit et in exemplum culpa vehementer extenditur, quando pro reverentia ordinis peccator honoratur. Indigni autem qui 12x que tanti reatus pondera fugerent, si veritatis sententiam sollicita cordis aure pensarent, quae ait: Oui scandalizaverit unum de pusillis istis, qui in me credunt, expedit ei, ut suspendatur mola asinaria in collo eius, et demergatur in profundum maris. Matth. 18, 6. Per molam quippe asinariam secularis vitae circuitus ac labor exprimitur: et per profundum maris extrema damnatio designatur. Qui ergo ad sanctitatis speciem deductus vel verbo ceteros destruit, vel exemplo, melius profecto fuerat, ut hunc ad mortem sub exteriori habitu terrena acta constringerent, quam sacra officia in culpa ceteris imitabilem demonstrarent: quia nimirum si solus caderet, utcumque hunc tolerabilior inferni poena cruciaret.

# CAPUT III.

De pondere regiminis; et quod adversa quaeque despicienda sunt, et prospera formidanda.

Haec itaque breviter diximus, ut quantum sit pondus

Capitt. 2

regiminis monstraremus: ne temerare sacra regimina, quisquis his impar est, audeat, et per concupiscentiam culminis ducatum suscipiat perditionis. Hinc enim pie Jacobus prohibet, dicens: Nolite plures magistri fieri, fratres mei. Jac. 3, 1. Hinc ipse Dei hominumque Mediator regnum percipere vitavit in terris qui supernorum quoque spirituum scientiam sensumque transcendens ante secula regnat in coelis. Scriptum quippe est: Jesus ergo cum cognovisset, quia venturi essent, ut raperent eum, et facerent eum regem, fugit iterum in montem ipse solus. Johan. 6, 15. Quis enim principari shominibus tam sine culpa potuisset, quam is, qui hos nimirum regeret, quos ipse creaverat? Sed quia idcirco in carne venerat, ut non solum nos per passionem redimeret, verum etiam per conversationem doceret, exemplum se sequentibus praebens rex.fieri noluit, ad crucis vero patibulum sponte convenit; oblatam gloriam culminis fugit, poenam probrosae mortis appetiit, ut membra ejus videlicet discerent favores mundi fugere, terrores minime timere, pro veritate adversa diligere, prospera formidando declinare: quia et ista saepe per tumorem cor inquinant, et illa per dolorem purgant. In istis se animus erigit, in illis autem, etiamsi quando se erexerit, sternit. In istis sese homo obliviscitur, in illis verocad sui memoriam nolens etiam coactusque revocatur. In istis saepe et anteacta bona depereunt, in illis autem longi quoque temporis admissa terguntur. 2 Nam plerumque adversitatis magisterio sub disciplina cor premitur: quod si ad regiminis culmen eruperit, in elationem protinus usu gloriae permutatur. Sic Saul, qui indignum se prius considerans fugerat, mox ut regni gubernacula suscepit, intumuit: honorari namque coram populo cupiens, dum reprehendi

publice noluit, ipsum qui in regnum se unxerat, scidit.

1. Reg. 10, 22. et 15, 17: 1. Reg. 15, 30: Act. 13, 22.

Sic David auctoris judicio pene in cunctis actibus placens, mox ut pressurae pondere caruit, in tumorem vulneris erupit, factusque est in morte viri crudeliter rigidus, qui in appetitu foeminae fuit enerviter fluxus: et qui malis ante noverat pie parcere, in bonorum quoque necem post didicit sine obstaculo retractationis anhelare. 2. Reg.

11, v. 3. etc. Ibid. v. 15. Prius quippe ferire deprehensum persecutorem noluit, et post cum damno desudantis exercitus etiam devotum militem extinxit. Quem profecto ab electorum numero culpa longius raperet, nisi hunc ad veniam flagella revocassent.

## CAPUT IV.

#### **Quod** plerumque occupatio regiminis soliditatem dissipet mentis.

Saepe suscepta cura regiminis cor per diversa diverberat, et impar quisque invenitur ad singula, dum confusa mente dividitur ad multa. Unde quidam sapiens provide prohibet, dicens: Fili, ne in multis sint actus tui: Eccli. 11, 10., quia videlicet nequaquam plene in uniuscujusque operis ratione colligitur, dum mens per diversa partitur. Cumque foras per insolentem curam trahitur, a timoris intimi soliditate vacuatur: fit in exteriorum dispositione sollicita, et sui solummodo ignara, scit multa cogitare, se nesciens. Nam cum plus, quam necesse est, se exterioribus implicat, quasi occupata in itinere obliviscitur, quo tendebat: ita ut ab studio suae inquisitionis aliena, ne ipsa quidem, quae patitur, damna consideret, et per quanta delinquat ignoret. Neque enim

Cap 4,2

peccare se Ezechias credidit, cum venientibus ad se alienigenis aromatum cellas ostendit: sed in damnationem secuturae prolis ex eo iram judicis pertulit, quod se facere licenter aestimavit. 4. Reg. 20, 13: Isai 39, 4. Saepe dum multa suppetunt, dumque agi possunt, quae subjecti, quia acta sunt, admirentur, in cogitatione se animus elevat, et plene in se iram judicis provocat, quamvis per iniqua foras opera non erumpat. Intus quippe est, qui judicat, intus, quod judicatur. Cum ergo in corde delinguimus, latet homines, quod apud nos agimus: sed tamen ipso judice teste peccamus. Neque enim rex Babyloniae tunc reus de elatione extitit, cum ad elationis verba pervenit: quippe qui ore prophetico et ante, cum ab elatione tacuit, sententiam reprobationis audivit. Dan. 4, 16. Culpam namque perpetratae superbiae jam ante deterserat, qui omnipotentem Deum, quem se offendisse reperit, cunctis sub se gentibus praedicavit. Sed post haec successu suae potestatis elevatus, dum magna se fecisse gauderet, cunctis prius in cogitatione se praetulit, et post adhuc tumidus dixit :XNonne haec est Babylon magna, quam ego aedificavi in domum regni, et in robore fortitudinis meae, et in gloria decoris mei? Dan. Quae videlicet vox illius irae vindictam aperte pertulit, quam occulta elatio accendit. Nam districtus judex prius invisibiliter vidit, quod postea publice feriendo reprehendit. Unde et in irrationale animal hunc vertit, ab humana societate separavit, agri bestiis mutata mente conjunxit, ut districto videlicet justoque judicio homo quoque esse perderet, qui magnum se ultra homines aesti-Haec itaque proferentes non potestatem reprehendimus, sed ab appetitu illius cordis infirmitatem munimus, ne imperfecti quique culmen arripere regiminis

audeant, et qui in planis stantes titubant, in praecipiti pedem ponant.

### CAPUT V.

De his, qui in regiminis culmine prodesse exemplo virtutum possunt, sed quietem propriam spectando refugiunt.

Nam sunt nonnulli, qui eximia virtutum dona percipiunt, et pro exercitatione ceterorum magnis muneribus exaltantur, qui studio castitatis, mundi abstinentiae robore validi, doctrinae dapibus referti, patientiae longanimitate humiles, auctoritatis fortitudine erecti, pietatis gratia benigni, justitiae severitate districti sunt. Qui nimirum culmen regiminum si vocati suscipere renuunt, ipsa sibi plerumque dona adimunt, quae non pro se tantummodo, sed etiam pro aliis acceperunt. Cumque sua et non aliorum lucra cogitant, ipsis se, quae privata habere appetunt, • bonis privant. Hinc namque ad discipulos Veritas dicit: Non potest civitas abscondi super montem posita: neque accendunt lucernam, et ponunt eam sub modio. sed super candelabrum, ut luceat omnibus, qui in domo sunt. Matth. 5, 14. 15. Hinc Petro ait: Simon Johannis, amas me? Qui cum se amare protinus respondisset, audivit: Si diligis me, pasce oves meas. Johan. 21. 16. 17. TSi ergo dilectionis est testimonium cura \*\* 2 pastionis, quisquis virtutibus pollens gregem Dei renuit pascere, pastorem summum convincitur non amare. Hinc Paulus dicit: Si Christus pro omnibus mortuus est, ergo omnes mortui sunt. Et si pro omnibus mortuus est, superest ut, qui vivunt, jam non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est, et resurrexit. 2. Cor. 5, 15. Hinc Moyses ait, ut uxorem fratris

sine filiis defuncti superstes frater accipiat, atque ad nomen fratris filios gignat: quam si accipere forte renuerit, huic in faciem mulier expuat, unumque ei pedem propinquus discalciet, ejusque habitaculum domum discalceati vocet. Deat. 25, 5. Frater quippe defunctus ille est, qui post resurrectionis gloriam apparens dixit: Ite, dicite fratribus meis. Matth. 28, 10. Qui quasi sine filiis obiit, quia adhuc electorum suorum numerum non implevit. Hujus scilicet uxorem superstes frater sortiri praecipitur, quia dignum profecto est, ut cura sanctae Ecclesiae ei, qui hanc bene regere praevalet, imponatur. Cui nolenti in faciem mulier expuit: quia quisquis ex muneribus, quae perceperit, prodesse aliis non curat, bonis quoque ejus sancta Ecclesia exprobrans, ei quasi in faciem salivam jactat. Cui ex uno pede calceamentum tollitur, ut discalceati domus vocetur. Scriptum quippe • est: Calceati pedes in praeparatione Evangelii pacis. Ephes. 6, 15. Si ergo ut nostram, sic curam proximi gerimus, utrumque pedem per calceamentum munimus. Qui vero suam cogitans utilitatem proximorum negligit, quasi unius pedis calceamentum cum dedecore amittit. JISunt itaque nonnulli qui magnis, ut diximus, muneribus ditati, dum solius contemplationis studiis inardescunt, parere utilitati proximorum in praedicatione\_refugiunt, secretum quietis diligunt, secessum speculationis appetunt. De quo si districte judicentur, ex tantis procul dubio rei sunt, quantis venientes ad publicum prodesse potuerunt. Qua enim mente is, qui proximis profuturus enitesceret, utilitati ceterorum secretum praeponit suum, quando ipse summi Patris unigenitus, ut multis prodesset, de sinu Patris egressus est ad publicum nostrum?

# CAPUT VI.

Quod hi, qui pondus regiminis per humilitatem fugiunt, tune vere sunt humiles, quum divinis judiciis non reluctantur.

Et sunt nonnulli, qui ex sola humilitate refugiunt, ne eis, quibus se impares aestimant, praeferantur. Quorum profecto humilitas, si ceteris quoque virtutibus cingitur, tunc ante Dei oculos vera est, cum ad respuendum hoc, quod utiliter subire praecipitur, pertinax non est. Neque enim vere humilis est, qui superni nutus arbitrium, ut debeat praeesse, intelligit, et tamen praeesse contemnit. Sed divinis dispositionibus subditus, atque a vitio obstinationis alienus, cum sibi regiminis culmen imperatur, si jam donis praeventus est, quibus et aliis prosit, et ex corde debet fugere, et invitus obedire.

# CAPUT VIII.

Quod nonnunquam praedicationis officium et nonnulli laudabiliter appetunt, et ad hoe nonnulli laudabiliter coacti pertrahuntur.

Quamvis nonnunquam praedicationis officium et nonnulli laudabiliter appetunt, et ad hoc nonnulli laudabiliter
coacti pertrahuntur: quod liquido cognoscimus, si duorum
prophetantium facta pensamus, quorum unus, ut ad praedicandum mitti debuisset, sponte se praebuit, quo tamen
alter pergeré cum pavore recusavit. Isaias quippe Domino quaerenti, quem mitteret, ultro se obtulit, dicens:
Ecce ego, mitte me. Isai 6, 8. Jeremias autem mittitur, et tamen ne mitti debeat, humiliter reluctatur, dicens:
A, a, a Domine Deus, ecce nescio loqui, quia puer
ego sum. Jerem. 1, 6. En ab utrisque exterius diversa

vox prodiit, sed non a diverso fonte dilectionis emanavit. Duo quippe sunt praecepta caritatis, Dei videlicet amer et proximi. Per activam igitur vitam prodesse proximis cupiens Isaias officium praedicationis appetit: per contemplativam vero Jeremias amori conditoris sedulo inhaerere desiderans, ne mitti ad praedicandum debeat, contradicit. Quod ergo laudabiliter alter appetiit, hoc laudabiliter alter expavit. Iste ne tacitae contemplationis lucra loquendo perderet, ille ne damna studiosi operis tacendo sentiret. Sed hoc in utrisque est subtiliter intuendum, quia et is, qui recusavit, plene non restitit; et is, qui mitti voluit, ante per altaris calculum se purgatum vidit, ne aut non purgatus adire quisque sacra ministeria audeat, aut quem superna gratia elegit, sub humilitatis spe-Z cie superbe contradicat. Quia igitur valde difficile est, purgatum se quemlibet posse cognoscere, praedicationis officium tutius declinatur: nec tamen declinari, ut diximus, pertinaciter debet, cum ad suscipiendum hoc superna voluntas agnoscitar. Quod Moyses utramque miro opene explevit, qui pracesse tantae multitudini et noluit et obedivit. Superbus enim fortasse esset, si ducatum plebis innumerae sine trepidatione susciperet: et rursum superbus existeret, si auctoris imperio obedire recusaret. Utrobique ergo humilis, utrobique subjectus et pracesse populis semetipsum metiendo noluit, et tamen de imperantis viribus praesumendo consensit. Hinc ergo, hinc quique praecipites colligant, cum quanta culpa ex appetitu proprio ceteris praeferri non metuunt, si sancti viri plebium ducatum suscipere Deo etiam jubente timuerunt. Moyses suadente Domino trepidat, et infirmus quisque, ut honoris onus percipiat, anhelat; et qui ad casum valde urgetur ex propriis, humerum libenter opprimendus pon-

deribus submittit alienis, quae egit, ferre non valet, et auget, quod portet.

# CAPUT VIII.

De his, qui pracesse concupiscunt, et ad usum suac libidinis instrumentum apostolici sermonis arripiunt.

Plerumque vero qui praeesse concupiscunt, ad usum suae libidinis instrumentum apostoliti sermonis arripiunt, quo ait: Si quis episcopatum desiderat, bonum opus desiderat, 1. Tim. 3, 1.: qui tamen laudans desiderium in pavorem vertit protinus, quod laudavit, cum repente subjungit: Oportet autem Episcopum irreprehensibilem esse. 1. Tim. 3, 2. Cumque virtutum necessaria subsequenter enumerat, quae sit irreprehensibilitas ipsa, manifestat. Et favet ergo ex desiderio, et terret ex praecepto, ac si aperte dicat: Laudo, quod quaeritis, sed prius discite, quid quaeratis: ne dum vosmetipsos metiri negligitis, tanto foedior vestra reprehensibilitas appareat, quanto et a cunctis conspici in honoris arce festimat. Magnus enim regendi artifex favoribus impellit, terroribus retrahit, ut auditores suos et descripto irreprehensibilitatis culmine restringat a superbia, et officium laudando, quod quaeritur, componat ad vitam. Quamvis notandum, quod illo in tempore hoc dicitur, quo, quisquis plebibus praecrat, primus ad martyrii tormenta ducebatur. Tunc ergo laudabile fuit episcopatum quaerere, quando per hunc quemque dubium non erat ad supplicia graviora pervenire. Unde ipsum quoque episcopatus officium boni operis expressione definitur, cum dicitur: Si quis episcopatum desiderat, bonum opus desiderat. 1. Tim. 3, 1.

Ipse ergo sibi testis est, quia episcopatum non appetit, qui non per hunc boni operis ministerium, sed honoris gloriam quaerit. Sacrum quippe officium non solum non diligit omnino, sed nescit, qui ad culmen regiminis anhelans in occulta meditatione cogitationis ceterorum subjectione pascitur, laude propria laetatur, ad honorem cor elevat, rerum affluentium abundantia exultat. Mundi ergo lucrum quaeritur sub ejus honoris specie, quo mundi destrui lucra debuerunt. Cumque mens humilitatis culmen arripere ad elationem cogitat, quod foris appetit, intus immutat:

### CAPUT IX.

**Qued mens pracesse** volentium plerumque sibi ficta bonorum operum promissione blanditur.

Sed plerumque hi, qui subire magisterium pastorale cupiunt, ponnulla quoque bona opera animo proponunt: et quamvis hoc elationis intentione appetant, operaturos tamen se magna pertractant: fitque, ut aliud in imis intentio supprimat, aliad tractantis animo superficies cogitationis ostendat. Nam saepe sibi de se mens ipsa mentitur, et fingit se de bono opere amare, quod non amat, de mundi autem gloria non amare, quod amat: quae principari appetens fit ad hoc pavida, cum quaerit, audax cum pervenerit. Tendens enim, ne non perveniat, trepidat: sed repente perveniens jure sibi hoc debitum, ad quod pervenerit, putat. Cumque percepti principatus officio perfruí seculariter coeperit, libenter obliviscitur, quidquid religiose cogitavit. Unde necesse est, ut, cum cogitatio extra usum ducitur, pretinus mentis oculus ad opera transacta revocetur: ac penset quisque, quid subjectus egerit,

et repente cognoscit, si praelatus bona agere, quae proposuerit, possit, quia nequaquam valet in culmine humilitatem discere, qui in imis positus non desiit superbire. Nescit laudem, cum suppetit, fugere, qui ad hanc didicit, cum deesset, anhelare. Nequaquam vincere avaritiam potest, quando ad multorum sustentationem tenditur, is, cui sufficere propria nec soli potnerunt. Ex anteacta ergo vita se quisque inveniat, ne in appetitu se culminis imago cogitationis illudat. Quamvis plerumque in occupatione regiminis ipse quoque boni operis usus perditur, qui in tranquillitate tenebatur: quia quieto mari recte navem et imperitus dirigit, turbato autem tempestatis fluctibus etiam peritus se nauta confundit. Quid namque est potestas culminis, nisi tempestas mentis? In qua semper cogitationum procellis navis cordis quatitur, huc illucque incessanter impellitur, ut per repentinos excessus oris et operis quasi per obviantia saxa frangatur. Inter haec itaque quid sequendum est, quid tenendum, nisi ut virtutibus pollens coactus ad regimen veniat, virtutibus vacuus nec coactus accedat? Ille si omnino renititur, caveat ne acceptam pecuniam in sudarium ligans de eius occultatione judicetur. Pecuniam quippe in sudario ligare est percepta dona sub otio lenti torporis abscondere. Matth. 25, 18. At contra, iste cum regimen appetit, attendat, ne per exemplum pravi operis Pharisaeorum more ad ingressum regni tendentibus obstaculum fiat, qui juxta Magistri vocem nec ipsi intrant, nec alios intrare permittunt. Matth. 23, 13. considerandum quoque est, quia, cum causam populi electus praesul suscipit, quasi ad aegrum medicus accedit. Si ergo adhuc in ejus corpore passiones vivunt, qua praesumtione percussum mederi properat, qui in facie vulnus portat?

### CAPUT X.

#### Qualis quisque ad regimen venire debeat.

Ille igitur, ille modis omnibus debet ad exemplum vivendi pertrahi, qui cunctis carais passionibus moriens iam spiritaliter vivit, qui prospera mundi postposnit, qui nulla adversa pertimescit, qui sola interna desiderat. Cujus intentioni bene congruens, nec omnino per imbecillitatem corpus, nec valde per contumaciam repugnat spiritus. Qui ad aliena cupienda non ducitur, sed propria largitur. Qui per pietatis viscera citius ad ignoscendum flectitur, sed nunquam plus quam deceat ignoscens ab arce rectitudinis inclinatur. Qui nulla illicita perpetrat, sed perpetrata ab aliis ut propria deplorat. Qui ex affectu cordis alienae infirmitati compatitur, sicque in bonis preximi sicut in suis provectibus laetatur. Qui ita se imitabilem ceteris in cunctis, quae agit, insinuat, ut inter eos non habeat, quod saltem de transactis erubescat. Qui sie studet vivere, ut proximorum quoque corda arentia doctrinae valeat fluentis irrigare. Qui orationis usu et experimento iam didicit, quod obtinere a Domino, quae poposcerit, possit, cui per effectus vocem jam quasi specialiter dicitur: Adhuc loquente te dicam: Ecce adsum, Isai 42 58. 9.2 Si enim fortasse quis veniat, ut pro se ad intercedendum nos apud potentem quempiam virum, qui sibi iratus, nobis vero est incognitus, ducat, protinus respondemus: Ad intercedendum venire non possumus, quia familiaritatis ejus notitiam non habemus. Si ergo homo apud hominém, de quo minime praesumit, fieri intercessor erubescit: qua mente apud Deum intercessionis locum pro populo arripit, qui familiarem se ejus gratiae esse per vitae meritum nescit? Aut ab eo quomodo aliis veniam

postulat, qui, utrum sibi sit placatus, ignorat? Qua in re adhuc aliud est sollicitius formidandum, ne, qui placare posse iram creditur, hanc ipse ex proprio reatu mereatur. Cuncti enim liquido novimus, quia, cum is, qui displicet, ad intercedendum mittitur, irati animus ad deteriora provocatur. Qui ergo adhuc desideriis terrenis adstringitur, caveat, ne districti iram judicis gravius accendens, dum loco delectatur gloriae, fiat subditis auctor ruinae.

#### CAPUT XI.

Qualis quisque ad regimen venire non debeat.

Solerter ergo se quisque metiatur, ne locum regiminis assumere audeat, si adhuc in se vitium damnabiliter regnat: ne is, quem crimen depravat proprium, intercessor fieri, appetat pro culpis aliorum. Hinc etenim superna voce ad Moysen dicitur: Loquere ad Aaron: Homo de semine tuo per familias, qui habuerit maculam, non offeret panes Domino Deo suo, nec accedet ad ministerium ejus, Lev. 21, 17. Ubi et repente subjungitur: Si caecus fuerit, si claudus, si vel parvo, vel grandi et torto naso, si fracto pede, si manu, si gibbus, si lippus, si albuginem habens in oculo, si jugem scabiem, si impetiginem in corpore, vel ponderosus. Lev. 21, 18. Caecus quippe est, qui supernae contemplationis lumen ignorat: qui praesentis vitae tenebris pressus, dum venturam lucem neguaquam diligendo conspicit, quo gressus operis porrigat, nescit. Hinc etenim prophetante Anna dicitur: Pedes Sanctorum suorum servabit, et impis in tenebris conticescent. 1. Reg. 2, 9. Claudus vero est, qui quidem, quo pergere debeat, aspicit, sed per infir-

\* Hos est initiam capitis xx in angles danomic reseive segia.

mitatem mentis vitae viam perfecte non valet tenere, quam videt: quia, ad virtutis statum dum fluxa consuetudo non erigitur, quo desiderium innititur, illuc gressus operis efficaciter non sequentur. Hinc enim Paulus dicit: Remissas manus et dissoluta genua erigite, et gressus rectos facite pedibus vestris: ut non claudicans quis F2 erret, magis autem sanetur. Heb. 12, 12. et 13. Parvo autem naso est, qui ad tenendam mensuram discretionis idoneus non est. Naso quippe odomesforteresque discernimus. Recte ergo per nasum discretio exprimitur, per quam virtutes eligimus, delicta reprobamus. Unde et in laude sponsae dicitur: Nasus tuus sicut turris, quae est in Libano, Cant. 7, 4.: quia nimirum sancta Ecclesia, quae ex causis singulis tentamenta prodeant, per discretionem conspicit, et ventura vitiorum bella ex alto deprehendit. Sed sunt nonnulli, qui, dum aestimari hebetes nolunt, saepe se in quiblisdem inquisitionibus plus, quam necesse est, exercentes, ex nimia subtilitate falluntur. Unde hic quoque · subditur : Vel grandi et torto naso. Nasus enim grandis et tortus est discretionis subtilitas immoderata, quae, dum plus quam decet excreverit, actionis suae rectitudinem ipsa confundit. Fracto autem pede vel manu est, qui viam Dei pergere omnino non valet, atque a bonis actibus funditus exors vacat: quatenus haec non ut claudus saltem cum infirmitate tencat, Ised ab his omnimodo alienus existat. Gibbus vero est, quem terrenae sollicitudinis pondus deprimit, ne unquam ad superna respiciat, sed solis his, quae in infimis calcantur, intendat. Qui et si quando aliquid ex bono patriae coelestis audierit, ad hoc nimirum perversae consuctudinis pondere praegravatus cordis faciem non attollit: quia cogitationis statum erigere non valet, quem ter-- Hier or in house calified 11 ...

Digitized by Google

renae usus sollicitudinis curvum tenet. Ex horum quippe specie Psalmista dicit: Incurvatus sum et humiliatus sum usquequaque. Psal. 38, 8. sec. LXX. Quorum culpam quoque per semetipsam Veritas reprobans, ait: Semen autem, quod in spinis cecidit, hi sunt, qui audierunt verbum, et a sollicitudinibus et divitiis et voluptatibus vitae euntes suffocantur, et non referunt fructum: Luc. 8, 14.4 Lippus vero est, cujus quidem ingenium ad cognitionem veritatis emicat, sed tamen hoe carnalia opera obscurant. In lippis quippe oculis pupillae sanae sunt, sed humore defluente infirmatae palpebrae grossescunt: quorum, quia infusione crebro atteruntur, etiam acies pupillae vitiatur. Et sunt nonnulli, quorum sensum carnalis vitae operatio sauciat, qui videre recta subtiliter per ingenium poterant, sed usu pravorum actuum caligant. Lippus itaque est, cujus sensum natura exacuit, sed conversationis pravitas confundit. Cui bene per Angelum dicitur: Collyrio inunge oculos tuos, ut videas. Apoc. 3, 18. Collyrio quippe oculos, ut videamus, inungimus, cum ad cognescendam veri luminis claritatem intellectus · nostri aciem medicamine bonae operationis adiuvamus. Albuginom vero habet in oculo, qui veritatis lucem videre non sinitur, quia arrogantia sapientine seu justitine caecatur. Pupilla namque oculi nigra videt, albuginem tolerans nil videt: quia videlicet sensus humanae cogitationis si stultum se peccatoremque intelligit, cognitionem intimae claritatis apprehendit. Si autem candorem sibi justitiae seu sapientiae tribuit, a luce se supernae cognitionis excludit: et eo claritatem veri luminis nequaquam penetrat, quo se apud se per arrogantiam exaltat: sicut de quibusdam dicitur: Dicentes enim se esse sapientes, stulti facti sunt. Rom. 1, 22. Ju-







gem vero habet scabiem, cui carnis petulantia sine cessatione dominatur. In scabie etenim fervor viscerum ad cutem trahitur, per quam recte luxuria designatur: quia si cordis tentatio usque ad operationem prosilit, nimirum fervor intimus usque ad cutis scabiem prorumpit; et foris jam corpus sauciat, quia dum in cogitatione voluptas non reprimitur, etiam in actione dominatur. Quasi enim cutis pruriginem Paulus curabat abstergere, cum dicebat: Tentatio vos non apprehendat, nisi humana, 1. Cor. 10, 13.; ac si aperte diceret: Humanum quidem est tentationem in corde perpeti, daemoniacum vero est in tentationis certamine et in operatione superari. Impetiginem quoque habet in corpore, quisquis avaritia vastatur in mente: quae si in parvis non compescitur, nimirum sine mensura dilatatur. Impetigo quippe sine dolore corpus occupat, et absque occupati taedio excrescens membrorum decorem foedat: quia et avaritia capti animum, dum quasi delectat, exulcerat; dum adipiscenda quaeque cogitationi objicit, ad inimicitias accedit, et dolorem in vulnere non facit, quia aestuanti animo ex culpa abundantiam promittit. Sed decor membrorum perditur, quia aliarum quoque virtutum per hanc pulchritudo depravatur; et quasi totum corpus exasperat, quia per universa vitia animum supplantat, Paulo attestante, qui ait: Radix omnium malorum est cupiditas. 1. Tim. 6, 107 Ponderosus vero est, qui turpitudinem non exercet opere, sed tamen ab hac cogitatione continua sine moderamine gravatur in mente: qui nequaquam quidem usque ad opus nefarium rapitur, sed ejus animus voluptate luxuriae sine ullo repugnationis obstaculo delectatur. Vitium quippe est ponderis, cum humor viscerum ad virilia labitur, quae profecto cum molestia dedecoris intumescuat. Ponderosus ergo est,

Digitized by Google

qui totis cogitationibus ad lasciviam defluens pondus turpitudinis gestat in corde: et quamvis prava non exerceat opere, ab his tamen non evellitur mente. Nec ad usum boni operis in aperto valet assurgere, quia gravat hunc in abditis pondus turpe. Quisquis ergo quolibet horum vitio subigitur, panes Domino offerre prohibetur: ne profecto diluere aliena delicta non valeat is, quem adhuc propria devastant. Quia igitur paucis, ad pastorale magisterium dignus qualiter veniat, atque hoc indignus qualiter pertimescat, ostentimus puncis, qui ad illud digne pervenerit, in eo qualiter vivere debeat, demonstremus.

HE SERVE

# SECUNDA PARS. DE VITA PASTORIS.

# Caput XII

Is qui ad regimen ordinate pervenerit, qualem se in ipse regimine debeat exhibere.

Tantum debet actionem populi actio transcendere Praesulis, quantum distare solet a grege vita pastoris. Oportet namque, ut metiri sollicite studeat, quanta tenendae rectitudinis necessitate constringitur, sub cujus aestimatione populus grex vocatur. Sit ergo necesse est cogitatione mundus, actione praecipuus, discretus in silentio, utilis in verbo, singulis compassione proximus, prae cunctis contemplatione suspensus, bene agentibus per humilitatem socius, contra delinquentium vitia per zelum justitiae erectus, internorum curam in exteriorum occupatione non minuens, exteriorum providentiam in internorum solicitudine non relinquens. Sed haec, quae breviter enumerando perstrinximus, paulo latius replicando disseramus.

## CAPUT II.

Ut Rector cogitatione sit mundus.

Rector semper cogitatione sit mundus, quatenus nulla

hunc immunditia polluat, qui hoc suscepit officii, ut in alienis quoque cordibus pollutionis maculas tergat: quia necesse est, ut esse munda studeat manus, quae diluere sordes curat, ne tacta quaeque deterius inquinet, si sordida insequens lutum tenet. Hinc namque per Prophetam dicitur: Mundamini, qui fertis vasa Domini. Isai. 52, 11. Domini etenim vasa ferunt, qui proximorum animas ad aeterna sacraria perducendas in suae conversationis fide suscipiunt. Apud semetipsos ergo quantum debeant mundari conspiciant, qui ad aeternitatis templum vasa viventia in sinu propriae sponsionis portant. divina voce praecipitur, ut in Aaron pectore rationale judicii vittis ligantibus imprimatur; quatenus sacerdotale cor nequaquam cogitationes fluxae possideant, sed ratio sola constringat; nec indiscretum quid vel inutile cogitet, qui ad exemplum aliis constitutus ex gravitate vitae semper debet ostendere, quantam in pectore rationem portet. Exod. 28, 15. etc. In quo etiam rationali vigilanter adjungitur, ut duodecim Patriarcharum nomina describan-Adscriptos etenim patres semper in pectore ferre, est antiquorum vitam sine intermissione cogitare. tunc sacerdos irreprehensilpiliter graditur, cum exempla Patrum praecedentium indesinenter intuetur, cum Sanctorum vestigia sine cessatione considerat, et cogitationes illicitas deprimit, ne extra ordinis limitem operis pedem tendat. Quod bene etiam rationale judicii vocatur; quia debet Rector subtili semper examine bona malaque discernere, et quae vel quibus, quando vel qualiter congruant, studiose cogitare, nihilque proprium quaerere, sed sua commoda propinquorum bona deputare. Unde illic scriptum est: Pones autem in rationali judicii doctrinam et veritatem, quae erunt in pectore Aaron, quando ingredietur coram Domino, et gestabit judicium filiorum Israel in pectore suo in conspectu Domini semper, Exod. 28, 30. Sacerdoti quippe judicium filiorum Israel in pectore coram Domini conspectu gestare, est subjectorum causas pro sola interni judicis intentione discutere, ut nihil se ei humanitatis admisceat in hoc, quod divina positus vice dispensat, ne correptionis studia privatus dolor exasperet. Cumque contra aliena vitia aemulator ostenditur, quae sua sunt, exequatur, ne tranquillitatem judicii aut latens invidia maculet, aut praeceps ira perturbet. Sed dum consideratur terror ejus, qui super omnia praesidet, videlicet judicis intimi, non sine magno regantur timore subjecti. Qui nimirum timor dum mentem Rectoris humiliat, purgat, ne hanc aut praesumtio spiritus levet, aut carnis delectatio inquinet, aut per terrenarum rerum cupidinem importunitas pulvereae cogitationis obscuret: quae tamen non pulsare Rectoris animum nequeunt; sed festinare necesse est, ut repugnatione vincantur; ne vitium, quod per suggestionem tentat, mollitie delectationis subigat: cumque haec ab animo tarde repellitur, mucrone consensus occidat.

# CAPUT III.

#### Ut Rector semper sit operatione praccipuus.

Sit Rector operatione praecipuus, ut vitae viam subditis vivendo denuntiet, et grex, qui Pastoris vocem moresque sequitur, per exempla melius quam per verba gradiatur. Qui enim loci sui necessitate exigitur summa dicere, hac eadem necessitate compellitur summa monstrare. Illa namque vox libentius auditorum cor penetrat, quam dicentis vita commendat: quia, quod loquendo imperat,

ostendendo adjuvat, ut fiat. Hinc enim per Prophetam dicitur: Super montem excelsum ascende tu, qui evangelizas Sion. Isai. 40, 9. Ut videlicet, qui coelesti praedicatione utitur, ima jam terrenorum operum deserens, in rerum culmine stare videatur, tantoque facilius subditos ad meliora pertrahat, quanto per vitae meritum de supernis clamat. 2Hinc divina Lege armum sacerdos in sacrificium et dextrum accipit et separatum, ut non solum sit eius operatio utilis, sed etiam singularis: nec inter malos tantummodo, quae recta sunt, faciat, sed bene quoque operantes subditos, sicut honore ordinis superat, ita etiam morum virtute transcendat. Exod. 29, 22. Cui in esu quoque pectusculum cum armo tribuitur, ut, quod de sacrificio praecipitur sumere, hoc de semetipso auctori discat immolare. Et non solum pectore, quae recta sunt, cogitet, sed spectatores suos ad sublimia armo operis invitet, nulla prospera praesentis vitae appetat, nulla adversa pertimescat, blandimenta mundi respecto intimo terrore despiciat, terrores autem considerato internae dulcedinis blandimento contemnat. Unde supernae quoque vocis imperio in utroque humero sacerdos velamine superhumeralis adstringitur, Exod. 29, 5., ut contra adversa ac prospera virtutum semper ornamento muniatur: quatenus juxta vocem Pauli, 2. Cor. 6, 7., per arma justitiae a dextris sinistrisque gradiens, cum ad sola, quae interiora sunt, nititur, in nullo delectationis infimae latere flectatur. Non hunc prospera elevent, non adversa perturbent, non blanda usque ad voluptatem demulceant, non aspera ad desperationem premant: ut, dum nullis passionibus intentionem mentis humiliat, quanta in utroque humero superhumeralis pulchritudine tegatur, ostendat. Quod recte etiam superhumerale ex auro, hyacintho, purpura, bis tincto cocco, et

torta fieri bysso praecipitur, Exod. 28, 8.; ut quanta sacerdos clarescere virtutum diversitate debeat, demonstre-In sacerdotis guippe habitu ante omnia aurum fulget, ut in eo intellectus sapientiae principaliter emicet. Cui hyacinthus, qui aëreo colore resplendet, adjungitur, ut per omne, quod intelligendo penetrat, non ad favores infimos, sed ad amorem coelestium surgat, ffe, dum suis incautus laudibus capitur, ipso etiam veritatis intellectu vacuetur. 5 Auro quoque et hyacintho purpura permiscetur; ut videlicet sacerdotale cor, cum summa, quae praedicat, sperat, in semetipso etiam suggestiones vitiorum reprimat, eisque velut ex regia potestate contradicat, quatenus nobilitatem semper intimae regenerationis aspiciat, et coelestis regni sibi habitum moribus defendat. De hac quippe nobilitate spiritus per Petrum dicitur: Vos autem genus electum, regale sacerdotium. 1. Petr. 2, 9. De hac etiam potestate, qua vitia subigimus. Johannis voce roboramur, qui ait: Quotquot autem receperunt eum, dedit eis potestatem filios Dei fieri. Johan. 1, 12. Hanc dignitatem fortitudinis Psalmista considerat, dicens: Mihi autem nimis honorificati sunt amici tui Deus, nimis confortatus est principatus eorum. Ps. 138, 17. Quia nimirum Sanctorum mens principaliter in summis erigitur, cum exterius perpeti abjecta cernuntur. b Auro etiam, hyacintho ac purpurae bis tinctus coccus adjungitur; ut ante interni judicis oculos omnia virtutum bona ex caritate decorentur, et cuncta, quae coram hominibus rutilant, haec in conspectu occulti arbitri flamma intimi amoris accendat. Quae scilicet caritas, quia Deum simul ac proximum diligit, quasi ex duplici tinctura fulgescit. Qui igitur sic ad auctoris speciem anhelat, ut proximorum curam negligat, vel sic proximorum curam exequi-

X

tur, ut a divino amore torpescat: quia unum horum quodlibet negligit, in superhumeralis ornamento habere coccum
bis tinctum nescit. Sed cum mens ad praecepta caritatis
tenditur, restat procul dubio, ut per abstinentiam caro maceretur. Unde et bis tincto cocco torta byssus adjungitur. De terra etenim byssus nitenti specie oritur. Et quid
per byssum, nisi candens decore munditiae corporalis
castitas designatur? Quae videlicet torta, pulchritudini
superhumeralis innectitur; quia tunc castimonia ad perfectum munditiae candorem ducitur, cum per abstinentiam
caro fatigatur. Cumque inter virtutes ceteras etiam afflictae carnis meritum proficit, quasi in diversa superhumeralis specie byssus torta candescit.

### CARXV CAPUT IV.

### Ut sit Rector discretus in silentio, utilis in verbo.

Sit Rector discretus in silentio, utilis in verbo, ne aut tacenda proferat, aut proferenda reticescat. Nam sicut incauta locutio in errorem pertrahit, ita indiscretum silentium hos, qui erudiri poterant, in errore derelinquit. Saepe namque rectores improvidi humanam amittere gratiam formidantes loqui libere recta pertimescunt, et juxta Veritatis vocem nequaquam jam gregis custodiae Pastorum studio, sed mercenariorum vice deserviunt: quia veniente lupo fugiunt, dum se sub silentio abscondunt. Johan. 10, 12. Hinc namque eos per Prophetam Dominus increpat, dicens: Canes muti non valentes latrare. Isai. 56, 10. Hinc rursum queritur, dicens: Non ascendistis ex adverso, nec opposuistis murum pro domo Israel, ut staretis in praelio in die Domini. Ezech. 13, 5.

Ex adverso quippe ascendere, est pro defensione gregis voce libera hujus mundi potestatibus contraire. Et in die Domini in praelio stare, est pravis decertantibus ex justitiae amore resistere. Pastori enim recta timuisse dicere, quid est aliud quam tacendo terga praebuisse? Qui nimirum si pro grege se objicit, murum pro domo Israel hostibus opponit. Hine rursum delinquenti populo dicitur: Prophetae tui viderunt tibi falsa et stulta, nec aperiebant iniquitatem tuam, ut te ad poenitentiam provocarent. Thren. 2. 14.2 Prophetae quippe in sacro eloquio-nonnunquam doctores vocantur, qui, dum fugitiva esse praesentia indicant, quae sunt ventura, manifestant. Quos divinus sermo falsa videre redarguit; quia, dum corripere culpas metuunt , in cassan delinquentibus promissa securitate blandiuntur; qui iniquitatem peccantium nequaquam aperiunt, quia ab increpationis voce conticescunt. Clavis quippe apertionis est sermo correptionis; quia increpando culpam detegit, quam saepe nescit ipse etiam, qui perpetravit. Hinc Paulus ait: Ut potens sit exhortari in doctrina sana, et eos, qui contradicunt, arquere. Tit. 1, 9. Hinc per Malachiam dicitur: Labia sacerdotis custodiunt scientiam, et legem requirent ex ore ejus, quia Angelus Domini exercituum est. Malach. 2, 7. Hinc per Isaiam Dominus admonet, dicens: Clama, ne cesses, quasi tuba exalta vocem tuam. Isai. 58, 1. Praeconis quippe officium suscipit, quisquis ad sacerdotium accedit, ut ante adventum judicis, qui terribiliter sequitur, ipse scilicet clamando gradiatur. Sacerdos ergo si praedicationis est nescius, quam clamoris vocem daturus est praeco mutus? Hinc est enim, quod super Pastores primos in linguarum specie Spiritus sanctus insedit, Act. 2, 3.: quia nimirum, quos repleverit, de se

protinus loquentes facit. Hinc Moysi praecipitur, ut tabernaculum sacerdos ingrediens tintinnabulis ambiatur, Exod. 28, 33.: ut videlicet voces praedicationis habeat, ne superni spectatoris judicium ex silentio offendat. Scriptum quippe est: Ut audiatur sonitus, quando ingreditur et egreditur sanctuarium in conspectu Domini, et non moriatur. Exod. 28, 35. Sacerdos namque ingrediens vel egrediens moritur, si de eo sonitus non auditur: quia iram contra se occulti judicis exigit, si sine praedicationis sonitu incedit. Apte autem tintinnabula vestimentis illius describuntur inserta. Vestimenta etenim sacerdotis quid aliud quam recta opera debemus accipere? Propheta attestante qui ait : Sacerdotes tui induantur justitiam. Ps. 131, 9. Vestimentis itaque illius tintinnabula inhaerent, ut vitae viam cum linguae sonitu ipsa quoque sacerdotis opera clament. Sed cum Rector se ad loquendum praeparat, sub quanto cautelae studio loquatur, attendat, ne, si inordinate ad loquendum rapitur, erroris vulnere audientium corda feriantur, et cum fortasse sapiens videri desiderat, unitatis compagem insipienter abscidat. Hinc namque Veritas dicit: Habete sal in vobis, et pacem habete inter vos. Marc. 9, 49. Per sal quippe verbi sapientia designatur. Qui igitur loqui sapienter nititur, magnopere metuat, ne ejus eloquio audientium unitas confundatur. Hinc Paulus ait: Non plus sapere, quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem. Rom. 12, 3.5 Hinc in sacerdotis veste juxta divinam vocem tintinnabulis mala punica conjunguntur. Exod. 28, 34. Quid enim per mala punica, nisi fidei unitas designatur? Nam sicut in malo punico uno exterius cortice multa interius grana muniuntur: sic innumeros sanctae Ecclesiae populos unitas fidei contegit, quos intus diversitas meri-

torum tenet. Ne igitur Rector incautus ad loquendum proruat, hoc quod jam praemisimus, per semetipsam Veritas discipulis clamat: Habete sal in vobis, et nacem habete inter vos. Marc. 9, 49. Ac si figurate per habitum sacerdotis dicat: Mala punica tintinnabulis jungite, ut per omne, quod dicitis, unitatem fidei cauta observatione teneatis. Providendum quoque est sollicita intentione Rectoribus, ut ab eis non solum prava nullo modo, sed ne recta quidem nimie et inordinate proferantur: quia saepe dictorum virtus perditur, cum apud corda audientium loquacitatis incauta importunitate laevigatur, et auctorem suum haec eadem loquacitas inquinat, quae servire auditoribus ad usum profectus ignorat. b. Unde bene per Moysen dicitur: Vir, qui fluxum seminis patitur, immundus erit. Levit. 15, 2. In mente quippe audientium semen secuturae cogitationis est auditae qualitas locutionis, quia dum per aurem sermo concipitur, cogitatio in mente generatur. Unde et ab hujus mundi sapientibus praedicator egregius seminiverbius est vocatus. Qui ergo fluxum seminis sustinet, immundus asseritur, quia multiloquio subditus ex eo se inquinat, quod si ordinate promeret, prolem rectae cogitationis edere in audientium corda potuisset: dumque incautus per loquacitatem diffluit, non ad usum generis, sed ad immunditiam semen effundit. Unde Paulus quoque cum discipulum de instantia praedicationis admoneret, dicens: Testificor coram Deo et Christo Jesu, qui judicaturus est vivos et mortuos, per adventum ipsius et regnum ejus, praedica verbum, insta opportune, importune, 2. Tim. 4, 1.: dicturus importune praemisit opportune, quia scilicet apud auditoris mentem ipsa sua vilitate se destruit, si habere importunitas opportunitatem nescit.

# CAPUT V.

### Ut sit Rector singulis compassione proximus, praecunctis contemplatione suspensus.

Sit Rector singulis compassione proximus, prae cunctis contemplatione suspensus, ut et per pietatis viscera in se infirmitatem ceterorum transferat, et per speculationis altitudinem semetipsum quoque invisibilia appetendo transcendat, ne aut alta petens proximorum infirma despiciat, aut infirmis proximorum congruens appetere alta derelinguat. Hinc est namque quod Paulus in paradisum ducitur, coelique tertii secreta rimatur, 2. Cor. 12, 3., et tamen illa invisibilium contemplatione snspensus ad cubile carnalium aciem mentis revocat, atque in occultis suis qualiter debeant conversari dispensat, dicens: Propter fornicationem autem unusquisque suam uxorem habeat, et unaquaeque suum virum habeat. Uxori vir debitum reddat: similiter autem et uxor viro. 1. Cor. 7, 2. Et paulo post: Nolite fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus, ut vacetis orationi: et iterum revertimini in idipsum, ne tentet vos satanas. 1. Cor. 7, 5.2 Ecce jam coelestibus secretis inseritur, et tamen per condescensionis viscera carnalium cubile perscrutatur, et quem sublevatus ad invisibilia erigit, hunc miseratus ad secreta infirmantium oculum cordis flectit. Coelum contemplatione transcendit, nec tameu stratum carnalium sollicitudine deserit: quia compage caritatis summis simul et infimis junctus, et in semetipso virtute spiritus ad alta valenter rapitur, et pietate in aliis aequanimiter infirmatur. Hinc etenim dicit: Quis infirmatur, et ego non infirmor? quis scandalizatur, et ego non uror? 2. Cor. 11, 29. Hinc rursus ait: Factus

sum Judaeis tamquam Judaeus. 1. Cor. 9, 20. Quod videlicet exhibebat non amittendo fidem, sed extendendo pietatem, ut in se personam infidelium transfigurans ex semetipso disceret, qualiter aliis misereri debuisset: quatenus hoc illis impenderet, quod sibi ipse, si ita esset, impendi recte voluisset. Hinc iterum dicit: Sive mente excedimus, Deo: sive sobrii sumus, vobis, 2. Cor. 5, 13.; quia et semetipsum noverat contemplando transcendere, et eumdem se auditoribus condescendendo temperare. 3 Hinc Jacob Domino desuper innitente, et uncto deorsum lapide, ascendentes ac descendentes Angelos vidit, Gen. 28, 12.: quia scilicet praedicatores recti non solum sursum sanctum caput Ecclesiae, videlicet Dominum contemplando appetunt, sed deorsum quoque ad membra illius miserando descendunt. Hinc Moyses crebro tabernaculum intrat et exit, et qui intus in contemplationem rapitur, foris infirmantium negotiis urgetur. Intus Dei arcana considerat, foris onera carnalium portat. Qui de rebus quoque dubiis semper ad tabernaculum recurrit, coram testamenti Arca Dominum consulit, exemplum procul dubio Rectoribus praebens, ut cum foris ambigunt, quid disponant, ad mentem semper quasi ad tabernaculum redeant, et velut coram testamenti Arca Dominum consulant, si de his, in quibus dubitant, apud semetipsos intus sacri eloquii paginas requirant. 4 Hinc ipsa Veritas per susceptionem nostrae humanitatis nobis ostensa in monte orationi inhaeret, miracula in urbibus exercet, Luc. 6, 1. 2., imitationis videlicet viam bonis Rectoribus sternens; ut, etsi jam summa contemplando appetunt, necessitatibus tamen infirmantium compatiendo misceantur: quia tunc ad alta caritas mirabiliter surgit, cum ad ima proximorum se misericorditer attrahit; et quo benigne descendit ad

**— 35 —** 

infima, valenter recurrit ad summa. Tales autem sese, qui praesunt, exhibeant, quibus subjecti occulta quoque sua prodere non erubescant; ut, cum tentationum fluctus parvuli tolerant, ad Pastoris mentem quasi ad matris sinum recurrant, et hoc, quod se inquinari pulsantis culpae sordibus praevident, exhortationis ejus solatio, ac lacrymis orationis lavent. Unde et ante fores templi ad abluendas ingredientium manus mare aeneum, id est, luterem duodecim boves portant: qui quidem facie exterius eminent, sed ex posterioribus latent. 3. Reg. 7, 23. etc. namque duodecim bobus, nisi universus Pastorum ordo designatur? 1. Cor. 9, 9. De quibus Paulo disserente Lex dicit: Non obturabis os bovi trituranti. Ex Deut. 25, 4. Quorum quidem nos aperta opera cernimus, sed apud districtum judicem quae illos posterius maneant in occulta retributione, nescimus. Qui tamen cum condescensionis suae patientiam diluendis proximorum confessionibus praeparant, velut ante fores templi luterem portant, ut, quisquis intrare acternitatis januam nititur, tentationes suas menti Pastoris indicet, et quasi in boum lutere cogitationis vel operis manus lavet. Et fit plerumque, ut, dum Rectoris animus aliena tentamenta condescendendo cognoscit, auditis tentationibus etiam ipse pulsetur; quia et haec eadem, per quam populi multitudo diluitur, aqua procul dubio luteris inquinatur. Nam dum sordes diluentium suscipit, quasi suae munditiae serenitatem perdit. Sed haec nequaquam Pastori timenda sunt, quia Deo subtiliter cuncta pensante tanto facilius a sua eripitur, quanto misericordius ex aliena tentatione fatigatur.

### Cap. XVII CAPUT VI

Ut sit Rector bene agentibus per humilitatem socius, contra delinquentium vitia per zelum justitiae erectus.

Sit Rector bene agentibus per humilitatem socius, contra delinquentium vitia per zelum justitiae erectus; ut et bonis in nullo se praeferat, et cum pravorum culpa exigit, potestatem protinus sui prioratus agnoscat: quatenus et honore suppresso aequalem se subditis bene viventibus deputet, et erga perversos jura rectitudinis exercere non formidet. Nam, sicut in libris moralibus dixisse me memini, liquet, quod omnes homines natura aequales genuit. sed variante meritorum ordine alios aliis culpa postponit. Ipsa autem diversitas, quae accessit ex vitio, divino judicio dispensatur, ut, quia omnis homo aeque stare non valet, alter regatur ab altero. Unde cuncti, qui praesunt, non in se potestatem debent ordinis, sed aequalitatem pensare conditionis: nec praeesse se hominibus gaudeant, sed prodesse. Antiqui etenim patres nostri non reges hominum, sed pastores pecorum fuisse memorantur. Et cum Noe Dominus filiisque eius diceret: Crescite et multiplicamini, et replete terram; protinus adjunxit: Et terror vester ac tremor sit super cuncta animalia terrae. Gen. 9, 1. et 7. Quorum videlicet terror ac tremor, quia esse super animalia terrae praecipitur, profecto esse super homines prohibetur. Homo quippé brutis animalibus, non autem hominibus ceteris natura praelatus est, et ideirco ei dicitur, ut ab animalibus et non ab hominibus timeatur, quia contra naturam superbire est, ab aequali velle timeri. Et tamen necesse est, ut Rectores a subditis timeantur, quando ab eis Deum minime timeri

Ą

×

deprehendunt, ut humana saltem formidine peccare metuant, qui divina judicia non formidant. Nequaquam namque praepositi ex hoc quaesito timore superbiunt, in quo non suam gloriam, sed subditorum justitiam quaerunt. In eo enim, quod metum sibi a perverse viventibus exigunt, quasi non hominibus, sed animalibus dominantur, quia videlicet, ex qua parte bestiales sunt subditi, ex ea debent etiam formidini jacere substrati.

3 Sed plerumque Rector eo ipso, quo ceteris praeeminet, elatione cogitationis intumescit, et dum ad usum cuncta subjacent, dum ad votum velociter jussa complentur, dum Omnes subditi, si qua bene gesta sunt, laudibus efferunt, male gestis autem nulla auctoritate contradicunt, dum plerumque laudant etiam, quod reprobare debuerant, seductus ' ab his, quae infra suppetunt, super se animus extollitur, et dum foris immenso favore circumdatur, intus veritate vacuatur, atque oblitus sui in voces se spargit alienas, talemque se credit, qualem se foris audit, non qualem intus discernere debuit. Subjectos despicit, eosque aequales sibi naturae ordine non agnoscit, et quos sorte potestatis excesserit, transcendisse se etiam vitae meritis credit. Cunctis se aestimat amplius sapere, quibus se videt amplius posse. In quodam quippe se constituit culmine apud semetipsum, et qui aequa ceteris naturae conditione constringitur, ex aequo respicere ceteros dedignatur: sicque usque ad ejus similitudinem ducitur, de quo 4 scriptum est: Omne sublime videt, et ipse est rex super universos filios superbias. Job. 41, 25. Qui singulare culmen appetens, et socialem Angelorum vitam despiciens ait: Ponam sedem meam ad Aquilonem, et ero similis Altissimo. Isai. 14, 13. Miro ergo judicio intus foveam dejectionis invenit, dum foris se in culmine

potestatis extollit. Apostatae quippe Angelo similis effici-

tur, dum homo hominibus esse similis dedignatur. Saul post humilitatis meritum in tumorem superbiae culmine potestatis excrevit: per humilitatem quippe praelatus est, per superbiam reprobatus, Domino attestante, qui ait: Nonne cum esses parvulus in oculis tuis, caput te constitui in tribubus Israel? 1. Reg. 15, 17. Parvulum se in suis prius oculis viderat, sed fultus temporali potentia jam se parvulum non videbat. Ceterorum, namque comparationi se praeferens, quia plus cunctis poterat, magnum se prae omnibus aestimabat. Miro autem modo cum apud se parvulus, apud Deum magnus; cum vero apud se magnus apparuit, apud Deum parvulus fuit. J Plerumque ergo dum ex subjectorum affluentia animus inflatur, in fluxum superbiae ipso potentiae fastigio lenocinante corrumpitur. Quam videlicet potentiam bene regit, qui et tenere illam noverit et impugnare. Bene hanc regit, qui scit per illam super culpas erigi, et scit, cum illa ceteris aequalitate componi. Humana etenim mens plerumque extollitur, etiam cum nulla potestate fulcitur; quanto magis in altum se erigit, cum se ei etiam potestas adjungit? Quam tamen potestatem recte dispensat, qui sollicite noverit et sumere ex illa, quod adjuvat, et expugnare, quod tentat, et aequalem se cum illa ceteris cernere, et tamen se peccantibus zelo ultionis anteferre. 6 Sed hanc discretionem plenius agnoscimus, si Pastoris primi exempla cernamus. Petrus namque auctore Deo sanctae Ecclesiae principatum tenens a bene agente Cornelio et sese ei humiliter prosternente immoderatius venerari recusavit, seque illi similem recognovit, dicens:

Surge, et ego ipse homo sum. Act. 10, 26. Sed cum Ananiae et Sapphirae culpam reperit, mox quanta poten-

tia super ceteros excrevisset, ostendit. Act. 5, 5. Verbo namque eorum vitam perculit, quam spiritu perscrutante deprehendit, et summum se intra Ecclesiam contra peccata recoluit, quod honore sibi vehementer impenso coram bene agentibus fratribus non agnovit. Illic communionem aequalitatis meruit sanctitas actionis, hic zelus ultionis jus aperuit potestatis. Paulus bene agentibus fratribus praelatum se esse nesciebat, cum diceret: Non quia dominamur fidei vestrae, sed adjutores sumus gaudii vestri. Atque illico adjunxit: Fide enim statis. 2. Cor. 1, 23. Ac si id, quod protulerat, aperiret, dicens: Ideo non dominamur fidei vestrae, quia fide statis; aequales enim vobis sumus, in quo vos stare cognoscimus. Quasi praelatum se fratribus esse nesciebat, cum diceret: Facti sumus parvuli in medio vestrum, 1. Thess. 2, 7. Et russum: Nos autem servos vestros per Christum. 2. Cor. 4, 5. Sed cum culpam, quae corrigi debuisset, invenit, illico magistrum se esse recoluit, dicens: Quid vultis? In virga veniam ad vos? 1. Cor. 4, 21. 7 Summus itaque locus bene regitur, cum is, qui pracest, vitiis potius, quam fratribus dominatur. Sed cum delinquentes subditos praepositi corrigunt, restat necesse est, ut sollicite attendant, quatenus per disciplinae debitum culpas quidem jure potestatis feriant, sed per humilitatis custodiam aequales se ipsis fratribus, qui corriguntur, agnoscant: quamvis plerumque etiam dignum est, ut eosdem, quos corrigimus, tacita nobis cogitatione praefera-Illorum namqne per nos vitia disciplinae vigore ferjuntur, in his vero, quae ipsi committimus, ne verbi quidem ab aliquo invectione laceramur. Tanto ergo apud Dominum obligatiores sumus, quante apud homines inulte peccamus. Disciplina autem nostra subditos divino judicio

tanto liberiores reddit, quanto hic corum culpas sine vindicta non descrit. Servanda itaque est et in corde humilitas, et in opere disciplina. Atque inter haec solerter intuendum est, ne, dum immoderatius custoditur virtus humilitatis, solvantur jura regiminis, et dum praelatus quisque plus se quam decet dejicit, subditorum vitam stringere sub disciplinae vinculo non possit. Teneant ergo Rectores exterius, quod pro aliorum utilitate suscipiunt; servent interius, quod de sua aestimatione pertimescunt. Sed tamen quibusdam signis decenter erumpentibus eos apud se esse humiles etiam subjecti deprehendant; quatenus et in auctoritate eorum, quod formident, videant, et de humilitate, quod imitentur, agnoscant. Estudeant igitur sine intermissione, qui praesunt, ut eorum potentia quanto magna exterius cernitur, tanto apud eos interius deprimatur, ne cogitationem vincat, ne in delectationem sui animum rapiat, ne jam sub se mens eam regere non possit, cui se libidine dominandi supponit. Ne enim praesidentis animus ad elationem potestatis suae delectatione rapiatur, , recte per quemdam sapientem dicitur: Ducem te constituerunt, noli extolli, sed esto in illis, quasi unus ex illis. Eccli. 32, 1. Hinc etiam Petrus ait: Non dominantes in clero, sed forma facti gregis. 1. Petr. 5, 3. Hinc per semetipsam Veritas ad altiora nos virtutum merita provocans, dicit: Scitis, quia principes" gentium dominantur eorum, et qui majores sunt, potestatem exercent in eos. Non ita erit inter vos, sed quicumque voluerit inter vos major fieri, sit vester minister, et qui voluerit inter vos primus esse, erit vester servus: sicut filius hominis non nit ministrari, sed ministrare. Matth. 20, 25. etc. Hinc est, quod servum ex suscepto regimine elatum quae

post supplicia maneant, indicat, dicens: Quod si direrit malus ille servus in corde suo: Moram facit Dominus meus venire, et coeperit percutere conservos suos, manducet autem et bibat cum ebriis; veniet dominus servi illius in die, qua non sperat, et hora, qua ignorat, et dividet eum, partemque ejus ponet cum hypocritis. Matth. 24, 43. etc. 9 Inter hypocritas enim jure deputatur, qui ex simulatione disciplinae ministerium regiminis vertit in usum dominationis: et tamen nonnunquam gravius delinquitur, si inter perversos plus aequalitas, quam disciplina custoditur. Quia enim falsa pietate superatus ferire Heli delinquentes filios noluit, apud districtum judicem semetipsum cum filiis crudeli damnatione percussit. 1. Reg. 4, 17. et 18. Hinc namque divina ei voce dicitur: Honorasti filios tuos magis quam me. 1. Reg. 2, 29. Hinc Pastores increpat per Prophetam, dicens: Quod fractum est, non alligastis, et quod abjectum est, non reduxistis. Ezech. 34, 4. Abjectus enim non reducitur, cum quisque in culpa lapsus ad statum justitiae ex pastoralis sollicitudinis vigore non revocatur. Fracturam vero ligamen adstringit, cum culpam disciplina deprimit, ne plaga usque ad interitum defluat, si hane districtionis severitas non coarctat.

10 Sed saepe deterius frangitur, cum fractura incaute colligatur, ita ut gravius scissuram sentiat, si hanc immoderatius ligamenta constringant. Unde necesse est, ut, cum peccati vulnus in subditis corrigendo restringitur, magna se sollicitudine etiam districtio ipsa moderetur: quatenus sic jura disciplinae contra delinquentes exerceat, ut pietatis viscera non amittat. Curandum quippe est, ut Rectorem subditis et matrem pietas, et patrem exhibeat disci-

plina. Atque inter haec sollicita circumspectione providendum, ne aut districtio rigida, aut pietas sit remissa. Nam sicut in libris moralibus jam diximus, disciplina vel misericordia multum destituitur, si una sine altera tenea-Sed erga subditos suos inesse Rectoribus debet et juste consulens misericordia, et pie saeviens disciplina. Hinc namque est, quod docente Veritate, Luc. 10, 34., per Samaritani studium semivivus in stabulum ducitur, et vinum atque oleum vulneribus ejus adhibetur, ut per vinum scilicet mordeantur vulnera, per oleum foveantur. Necesse quippe est, ut, quisquis sanandis vulneribus praeest. in vino morsum doloris adhibeat, in oleo mollitiem pietatis, quatenus per vinum mundentur putrida, per oleum ⊀ foveantur sananda. Miscenda ergo est lenitas cum severitate; faciendum quoddam ex utroque temperamentum, ut neque multa asperitate exulcerentur subditi, neque nimia benignitate solvantur. Quod junta Pauli vocem bene illa tabernaculi Arca significat, in qua cum tabulis virga simul et manna est, Hebr. 9, 4.: quia cum Scripturae sacrae scientia in boni Rectoris pectore, si est virga districtionis, sit et manna dulcedinis. Hinc David ait: Virga tua et baculus tuus, ipsa me consolata sunt-Ps. 22, 4. Virga enim percutimur, baculo sustentamur. Si ergo est districtio virgae, quae feriat, sit et consolatio baculi, quae sustentet. Sit itaque amor, sed non emolliens: sit vigor, sed non exasperans: sit zelus, sed non immoderate saeviens: sit pietas, sed non plus quam expediat, parcens, ut, dum se in arce regiminis justitia clementiaque permiscet, is, qui praeest, corda subditorum et terrendo demulceat, et tamen ad terroris reverentiam demulcendo constringat.

# cap XVIII

I't sit Rector internorum curam in exteriorum occupatione non minuens, exteriorum providentiam in internorum sollicitudine non relinguens.

Sit Rector internorum curam in exteriorum occupatione non minuens, exteriorum providentiam in internorum sollicitudine non relinguens, ne aut exterioribus deditus ab intimis corruat, aut solis interioribus occupatus, quae foris debet, proximis non impendat. Saepe namque nonnulli velut obliti, quod fratribus animarum causa praelati sunt, toto cordis adnisu secularibus curis inserviunt : has, cum adsunt, se agere exultant; ad has, etiam cum desunt, diebus ac noctibus cogitationis turbidae aestibus anhelant. Cumque ab his cessante forsitan opportunitate quieti sunt, ipsa deterius sua quiete fatigantur. Voluptatem namque censent, si actionibus deprimuntur, laborem deputant, si in terrenis negotiis non laborant. Sicque fit, ut, dum se urgeri mundanis tumultibus gaudent, interna, quae alios docere debuerant, ignorent. Unde subjectorum quoque procul dubio vita torpescit; quia, cum proficere spiritaliter appetit, in exemplo ejus, qui sibi praelatus est, quasi in obstaculo itineris offendit. Languente enim capite membra incassum vigent, et in exploratione hostium frustra exercitus velociter sequitur, si ab ipso duce itineris erratur. Nulla subditorum mentes exhortatio sublevat, corumque culpas increpatio nulla castigat: quia, dum per animarum praesulem terreni exercetur officium judicis, a gregis custodia vacat cura Pastoris; et subjecti veritatis lumen apprehendere nequeunt, quia, dum Pastoris sensus terrena studia occupant, vento tentationis impulsus Eccle-

siae oculos pulvis caecat. Ouo contra recte humani generis Redemtor, cum nos a ventris voracitate compesceret, dicens: Attendite autem vobis, ut non graventur corda vestra in crapula et ebrietate; illico adjunxit: Aut in curis hujus vitae. Luc. 21, 34. Ubi pavorem quoque protinus intente adjiciens: Ne forte, inquit, superveniat in vos repentina dies illa. Luc. 21, 34. Cujus adventus etiam qualitatem denuntiat, dicens: Tamquam laqueus enim veniet super omnes, qui sedent super faciem omnis terrae. Luc. 21, 35. Hinc iterum dicit: Nemo potest duobus dominis servire. Luc. 16, 13. Hinc Paulus Religiosorum mentes a mundi consortio contestando, ac potius conveniendo suspendit, dicens: Nemo militans Deo implicat se negotiis secularibus, ut ei placeat, cui se probavit. 2. Tom. 2, 4. Hinc Ecclesiae Rectoribus et vacandi studia praecipit, et consulendi remedia ostendit, dicens: Secularia igitur judicia si habueritis, contemtibiles qui sunt in Ecclesia, illos constituite ad judicandum, 1. Cor. 6, 4.: ut ipsi videlicet dispensationibus terrenis inserviant, quos dona spiritalia non exornant. Ac si apertius dicat: Quia penetrare intima nequeunt, saltem necessaria foris operentur. Moyses, qui cum Deo loquitur, Jethro alienigenae reprehensione judicatur, quod terrenis populorum negotiis stulto labore deserviat: cui et consilium mox praebetur, ut pro se alios ad jurgia dirimenda constituat, et ipse liberius ad erudiendos populos spiritalium arcana cognoscat. Exod. 18. 17. et 18.

A subditis ergo inferiora gerenda sunt, a Rectoribus summa cogitanda, ut scilicet oculum, qui praevidendis gressibus praeeminet, cura pulveris non obscuret. Caput namque subjectorum sunt cuncti, qui praesunt; et ut recta

17

pedes valeant itinera carpere, haec procul dubio caput debet ex alto providere, ne a provectus sui itinere pedes torpeant, cum curvata rectitudine corporis caput sese ad terram declinat. Qua autem mente animarum praesul honore pastorali inter ceteros utitur, si in terrenis negotiis, quae reprehendere in aliis debuit, et ipse versatur? Quod videlicet ex ira justae retributionis per Prophetam Dominus minatur, dicens: Et erit sicut populus, sic sacerdos. Osee 4, 9. Sacerdos quippe est ut populus, quando ea agit is, qui spiritali officio fungitur, quae illi nimirum faciunt, qui adhuc de studiis carnalibus judicantur. Quod cum magno scilicet dolore caritatis Jeremias Propheta conspiciens quasi sub destructione templi deplorat, dicens: Quomodo obscuratum est aurum, mutatus est color optimus, dispersi sunt lavides sanctuarii in capite omnium platearum? Thren. 4, 1. Quid namque auro, quod metallis ceteris praceminet, nisi excellentia sanctitatis, quid colore optimo, nisi cunctis amabilis reverentia religionis exprimitur? Quid sanctuarii lapidibus, nisi sacrorum ordinum personae signantur? Quid platearum nomine, nisi praesentis vitae latitudo figuratur? Quia enim graeco eloquio πλάτος latitudo dicitur, profecto a latitudine plateae sunt vocatae. Per semetipsam vero Veritas dicit: Lata et spatiosa via est, quae ducit ad perditionem. Matth. 7, 18.4 Aurum igitur obscu- × ratur, cum terrenis actibus sanctitatis vita polluitur. Color optimus commutatur, cum quorundam, qui degere religiose credebantur, aestimatio anteacta minuitur. Nam cum quilibet post sanctitatis habitum terrenis se actibus inserit, quasi colore permutato ante humanos oculos ejus reverentia despecta pallescit. Sanctuarii quoque lapides in plateas disperguntur, cum causarum secularium foras lata

itinera expetunt hi, qui ad ornamentum Ecclesiae internis mysteriis quasi in secretis tabernaculi vacare debuerunt. Ad hoc quippe sanctuarii lapides fiebant, ut intra Sancta Sanctorum in vestimento summi sacerdotis apparerent. Cum vero ministri religionis a subditis honorem Redemtoris sui ex merito vitae non exigunt, sanctuarii lapides in ornamento Pontificis non sunt. Qui nimirum sanctuarii lapides dispersi per plateas jacent, cum personae sacrorum ordinum voluptatum suarum latitudini deditae terrenis negotiis inhaerent. Et notandum, quod non hos dispersos in plateis, sed in capite platearum dicit: quia et cum terrena agunt, summi videri appetunt, ut et lata itinera teneant ex voluptate delectationis, et tamen in platearum sint capite ex honore sanctitatis.

Nil quoque obstat, si sanctuarii lapides eosdem ipsos, quibus constructum sanctuarium existebat, accipimus: qui dispersi in platearum capite jacent, quando sacrorum ordinum viri terrenis actibus ex desiderio inserviunt, ex quorum prius officio sanctitatis gloria stare. videbatur. Secularia itaque negotia aliquando ex compassione toleranda sunt, numquam vero ex amore requirenda, ne, cum mentem diligentis aggravant, hanc, suo victam pondere ad ima de coelestibus mergant. At contra, nonnulli gregis quidem curam suscipiunt, sed sic sibimet vacare ad spiritalia appetunt, ut rebus exterioribus nullatenus occupentur. Qui cum curare corporalia funditus negligunt, subditorum necessitatibus minime concurrunt. Quorum nimirum praedicatio plerumque despicitur: quia, dum delinquentium facta corripiunt, sed tamen eis necessaria praesentis vitae non tribuunt, nequaquam libenter audiuntur. Egentis etenim mentem doctrinae sermo non penetrat, si hunc apud ejus animum manus misericordiae non com-

X

mendat. Tunc autem verbi semen facile germinat, quando hoc in audientis pectore pietas praedicantis rigat. Rectorem necesse est, ut interiora possit infundere, cogitatione innoxia etiam exteriora providere. Sic itaque Pastores erga interiora studia subditorum suorum ferveant, quatenus in eis exterioris quoque vitae providentiam non relinquant. Nam quasi jure, ut diximus, a percipienda praedicatione gregis animus frangitur, si cura exterioris subsidii a Pastore negligatur. Unde et primus Pastor sollicite admonet, dicens: Seniores, qui in vobis sunt, obsecro consenior et testis Christi passionum, qui et ejus, quae in futuro revelanda est, gloriae communicator, pascite, qui in vobis est, gregem Dei. 1. Petr. 5, 1. Qui hoc in loco pastionem cordis an corporis suaderet, aperuit, cum protinus adjunxit: Providentes non coacte, sed spontanee secundum Deum, neque turpis lucri gratia, sed voluntarie. 1. Petr. 5, 2. Quibus profecto verbis Pastoribus pie praecavetur, ne, dum subjectorum inopiam satiant, se mucrone ambitionis occidant, ne, cum per eos carnis subsidiis reficiuntur proximi, ipsi remaneant a justitiae pane jejuni. Hanc Pastorum sollicitudinem Paulus excitat, dicens: Oui suorum, et maxime domesticorum curppt pon habet, fidem negavit, et est infideli deterior. 1. Tim. 5, 8.7 Inter haec itaque × metuendum semper est, et vigilanter intuendum, ne, dum cura ab eis exterior agitur, ab interna intentione mergan-Plerumque enim, ut praediximus, corda Rectorum, dum temporali sollicitudini incaute deserviunt, ab intimo amore frigescunt; et foras fusa oblivisci non metuunt, quia animarum regimina susceperunt. Sollicitudo ergo, quae subditis exterius impenditur, sub certa necesse est mensura teneatur. Unde bene ad Ezechielem dicitur: Sa-

cerdotes caput suum non radent, neque comam nutrient, sed tondentes attondent capita sua. Ezech. 44, 20. Sacerdotes namque jure vocati sunt, qui, ut sacrum ducatum praebeant, fidelibus praesunt. Capilli vero in capite exteriores sunt cogitationes in mente: qui, dum super cerebrum insensibiliter oriuntur, curas vitae praesentis designant, quae ex sensu negligenti, quia importune aliquando prodeunt, quasi nobis non sentientibus procedunt. Quia igitur cuncti, qui praesunt, habere quidem sollicitudines exteriores debent, nec tamen eis vehementer incumbere, sacerdotes recte et caput prohibentur radere, et comam nutrire, ut cogitationes carnis de vita subditorum, nec a se funditus amputent, nec rursum ad crescendum nimis relaxent. Ubi et bene dicitur: dentes tondent capita sua, Ezech. 44, 20., ut videlicet curae temporalis sollicitudinis et quantum necesse est, prodeant, et tamen recidantur citius, ne immoderatius excrescant. Dum igitur et per administratam exteriorem providentiam corporum vita protegitur, et rursus per moderatam cordis intentionem non impeditur, capilli in capite sacerdotis et servantur, ut cutem cooperiant, et resecantur, ne oculos claudant.

# Cap XYIII

#### Ne placere Rector suo studio hominibus appetat, sed tamen ad quod placere debeat, intendat.

Inter haec quoque necesse est, ut Rector solerter invigilet, ne hunc cupido placendi hominibus pulset: nec cum studiose interiora penetrat, cum provide exteriora subministrat, se magis a subditis diligi quam veritatem

quaerat, ne cum bonis actibus fultus a mundo videtur alienus, hunc auctori reddat extraneum amor suus. Hostis namque Redemtoris est, qui per recta opera, quae facit, ejus vice ab Ecclesia amari concupiscit; quia adulterinae cogitationis reus est, si placere puer sponsae oculis appetit, per quem sponsus dona transmisit. Qui nimirum amor proprius, cum Rectoris mentem ceperit, aliquando hanc inordinate ad mollitiem, aliquando vero ad asperitatem rapit. Ex amore etenim suo mens Rectoris in mollitiem vertitur, quia cum peccantes subditos respicit, ne erga hunc eorum dilectio torpeat, corripere non praesumit: nonnunquam vero errata subditorum, quae increpare debuerat, adulationibus demulcet. Unde bene per Prophetam dicitur: Vae his, qui consuunt pulvillos sub omni cubito manus, et faciunt cervical sub capite universae aetatis ad capiendas animas. Ezech. 13, 18. Pulvillos quippe sub omni cubito manus ponere, est cadentes a sua rectitudine animas, atque in hujus mundi se delectatione reclinantes blanda adulatione refovere. Quasi enim pulvillo cubitus, vel cervicalibus caput jacentis excipitur, cum correptionis duritia peccanti subtrahitur, eique mollities favoris adhibetur, ut in errore molliter jaceat, quem nulla asperitas contradictionis pulsat. ZSed haec Rectores, qui semetipsos diligunt, his procul dubio exhibent, a quibus se noceri posse in studio gloriae temporalis timent. Nam quos nil contra se valere conspiciunt, hos nimirum asperitate rigidae semper invectionis premunt, numquam clementer admonent, sed pastoralis mansuetudinis obliti, jure dominationis terrent. Quos recte per Prophetam divina vox increpat, dicens: Vos autem cum austeritate imperabatis eis et cum potentia. 34, 4. Plus enim se suo auctore diligentes jactanter

erga subditos se erigunt, nec quid agere debeant, sed quid valeant attendunt: nil de se subsequenti judicio metuunt, improbe de temporali potestate gloriantur: libet ut licenter et illicita faciant, et subditorum nemo contradicat. Qui ergo et prava studet agere, et tamen ad haec vult caeteros tacere, ipse sibimet testis est, quia plus veritate se appetit diligi, quam contra se non vult defendi. Nemo quippe est, qui ita vivat, ut aliquatenus non delinquat. Ille ergo se ipso amplius veritatem desiderat amari, qui sibi a nullo vult contra veritatem parci. Hinc etenim Petrus increpationem Pauli libenter accepit, Galat. 2, 11.: hinc David correptionem subditi humiliter audivit, 2. Reg. 12, 7.: quia Rectores boni, dum privato diligere amore se nesciunt, liberae puritatis verum a subditis obsequium humilitatis credunt Sed inter haec necesse est, ut cura regiminis tanta moderaminis arte temperetur, quatenus subditorum mens cum quaedam recte sentire potuerit, sic in vocis libertatem prodeat, ut tamen libertas in superbiam non erumpat, ne dum fortasse immoderatius linguae eis libertas conceditur, vitae ab his humilitas amittatur. Sciendum quoque est, quod oporteat, ut Rectores boni placere hominibus appetant, sed ut suae aestimationis dulcedine proximos in affectum veritatis trahant, non ut se amari desiderent, sed ut dilectionem suam quasi quamdam viam faciant, per quam corda audientium ad amorem Conditoris introducant. Difficile quippe est, ut quamlibet recta denuntians praedicator, qui non diligitur, libenter audiatur. Debet ergo, qui praeest, et studere se diligi, quatenus possit audiri, et tamen amorem suum pro semetipso non quaerere, ne inveniatur ei, cui servire per officium cernitur, occulta cogitationis tyrannide resultare. bene Paulus insinuat, cum sui nobis studii occulta mani-

festat, dicens: Sicut et ego per omnia omnibus placeo. 1. Cor. 10, 33. Qui tamen rursus dicit: Si adhuc hominibus placerem, Christi servus non essem. Galat. 1. 10. Placet ergo Paulus, et non placet: quia in eo, quod placere appetit, non se, sed per se hominibus placere veritatem quaerit.

#### Quod scire sollicite Rector debet, quia plerumque vitia virtutes se esse mentiuntur.

Scire etiam Rector debet, quod plerumque vitia virtutes se esse mentiuntur. Nam saepe sub parsimoniae nomine se tenacia palliat, contraque se effusio sub appellatione largitatis occultat. Saepe inordinata remissio pietas creditur, et effrenata ira spiritalis zeli virtus aestimatur. Saepe praecipitata actio velocitatis efficacia, atque agendi tarditas gravitatis consilium putatur. Unde necesse est, ut Rector animarum virtutes ac vitia vigilanti cura discernat, ne aut cor tenacia occupet, et parcum se videri in dispensationibus exultet: aut cum effuse quid perditur, largum se quasi miserando glorietur: aut remittendo, quod ferire debuit, ad aeterna supplicia subditos pertrahat: aut immaniter feriendo quod delinquitur, ipse gravius delinquat: aut hoc, quod agi recte ac graviter potuit, immature praeveniens laeviget: aut bonae actionis meritum differendo ad deteriora permutet.

Cap. XXI CAPUT X.

Quae esse debet Rectoris discretio correptionis et dissimulationis, fervoris et mansuctudinis.

Sciendum quoque est, quod aliquando subjectorum vitia

prudenter dissimulanda sunt, sed quia dissimulantur, indicanda: aliquando et aperte cognita mature toleranda,

aliquando vero subtiliter et occulta perscrutanda: aliquando leniter arguenda, aliquando autem vehementer increpanda. Nonnulla quippe, ut diximus, prudenter dissimulanda sunt, sed quia dissimulanter, indicanda: ut cum delinquens et deprehend se cognoscit et perpeti has, quas in se tacite tolerari considerat, augere culpas erubescat, seque se judice puniat, quem sibi apud se Rectoris patientia clementer excusat. Qua scilicet dissimulatione bene Judaeam Dominus corripit, cum per Prophetam dicit: Mentita es, et mei non es recordata, neque cogitasti in corde tuo, quia ego tacens, et quasi non videns. Isai. 57, 11. Et dissimulavit ergo culpas, et innotuit, quia et contra peccantem tacuit, et hoc ipsum tamen quia tacuerit dixit. 2 Nonnulla autem vel aperte cognita mature toleranda sunt, cum videlicet rerum minime opportunitas congruit, ut aperte corrigantur. Nam secta immature vulnera deterius infervescunt, et nisi cum tempore medicamenta conveniant, constat procul dubio, quod medendi officium amittant. Sed cum tempus subditis ad correptionem quaeritur, sub ipso culparum pondere patientia Praesulis exercetur. Unde bene per Psalmistam dicitur: Supra dorsum meum fabricaverunt peccatores. Ps. 128, 3. In dorso quippe onera sustinemus. Supra dorsum igitur suum fabricasse peccatores queritur, ac si aperte dicat: Quos corrigent negutes, quasi superimpositum onus porto. 3 Nonnulla autem occulta subtiliter sunt perscrutanda, ut

J Nonnulla autem occulta subtiliter sunt perscrutanda, ut quibusdam signis erumpentibus Rector in subditorum mente omne, quod clausum latet, inveniat, et interveniente correptionis articulo ex minimis majora cognoscat. Unde

١

recte ad Ezechielem dicitur: Fili hominis, fode parietem. Ezech. 8, 8. Unde mox idem Propheta subjungit: Et cum fodissem parietem, apparuit ostium unum. Et dixit ad me: Ingredere, et vide abominationes pessimas, quas isti faciunt hic. Et ingressus vidi: et ecce omnis similitudo reptilium, et animalium abominatio, et universa idola domus Israel depicta erant in pariete. Ezech. 8, 9. et 10. Per Ezechielem quippe praepositorum persona signatur, per parietem duritia subditorum. Et quid est parietem fodere, nisi acutis inquisitionibus duritiam cordis aperire? Quem cum fodisset, apparuit ostium: quia cum cordis duritia vel studiosis percunctationibus, vel maturis correptionibus scinditur, quasi quaedam janua ostenditur, ex qua omnia in eo, qui corripitur, cogitationum interiora videantur. Unde et bene illic sequitur: Ingredere et vide abominationes pessimas, quas isti faciunt hic. Ezech. 8, 9. et 10. Quasi ingreditur, ut abominationes aspiciat, qui discussis quibusdam signis exterius apparentibus ita corda subditorum. penetrat, ut cuncta ei, quae illicite cogitantur, innotescant. Unde et subdidit : Et ingressus vidi : et ecce omnis similitudo reptilium, et animalium abominatio. Ezech. 8, 9. et 10. In reptilibus cogitationes omnino terrenae signantur, in animalibus vero jam quidem aliquantulum a terra suspensae, sed adhuc terrenae mercedis praemia requirentes. Nam reptilia toto ex corpore terrae inhaerent, animalia autem magna parte corporis a terra suspensa sunt, appetitu tamen gulae ad terram semper inclinantur. Reptilia itaque sunt intra parietem, quando cogitationes volvuntur in mente, quae a terrenis desideriis numquam levantur. Animalia quoque sunt intra parietem, quando et si qua jam justa, si qua honesta cogitantur, appetendis

tamen lucris temperalibus honoribusque deserviunt, et per semetipsa quidem jam quasi a terra suspensa sunt, sed adhuc per ambitum quasi per gulae desiderium sese ad ima submittunt. Unde et bene subditur: Et universa idola domus Israel depicta erant in pariete. Ezech. 8, 10. Scriptum quippe est: Et avaritia, quae est idolorum servitus. Coloss. 3, 5. Recte ergo post animalia idola describuntur, quia, etsi honesta actione nonnulli jam quasi a terra se erigunt, ambitione tamen inhonesta semetipsos ad terram deponunt. Bene autem dicitur, Depicta erant: quia, dum exteriorum rerum intrinsecus species attrahuntur, quasi in corde depingitur, quidquid fictis imaginibus deliberando cogitatur. Notandum itaque est, quia prius foramen in pariete, ac deinde ostium cernitur, et tunc demum occulta abominatio demonstratur: quia nimirum uniuscujusque peccati prius signa forinsecus, deinde janua apertae iniquitatis ostenditur, et tunc demum omne malum, quod intus latet, aperitur.

Nonnulla autem sunt leniter arguenda: nam cum non malitia, sed sola ignorantia vel infirmitate delinquitur, profecto necesse est, ut magno moderamine ipsa delicti correptio temperetur. Cuncti quippe, quousque in hac mortali carne subsistimus, corruptionis nostrae infirmitatibus subjacemus. Ex se ergo debet quisque colligere, qualiter alienae hunc oporteat imbecillitati misereri, ne contra infirmitatem proximi, si ad increpationis vocem ferventius rapitur, oblitus sui esse videatur. Unde bene Paulus admonet, dicens: Si praeoccupatus fuerit homo in aliquo delicto, vos, qui spirituales estis, instruite hujusmodi in spiritu mansuetudinis, considerans teipsum, ne et tu tenteris. Galat. 6, 1. Ac si aperte dicat: Cum displicet ex aliena infirmitate, quod conspicis,

21

pensa, quod es; ut in increpationis zelo se spiritus temperet, dum sibi quoque, quod increpat, timet.

Nonnulla autem sunt vehementer increpanda, ut. cum culpa ab auctore non cognoscitur, quanti sit ponderis, ab increpantis ore sentiatur. Et cum sibi quis malum, quod perpetravit, laevigat, hoc contra se graviter ex corripientis asperitate pertimescat. Debitum quippe Rectoris est supernae patriae gloriam per vocem praedicationis ostendere, quanta in hujus vitae itinere tentamenta antiqui hostis lateant, aperire, et subditorum mala, quae tolerari leniter non debent, cum magno zeli asperitate corrigere, ne, si minus contra culpas accenditur, culparum omnium reus ipse teneatur. Unde bene ad Ezechielem dicitur: Sume tibi laterem, et pones eum coram te, et describes in eo civitatem Jerusalem. Statimque subjungitur: Et ordinabis adversus eam obsidionem, et aedificabis munitiones, et comportabis aggerem, et dabis contra eam castra, et pones arietes in gyro. Ezech. 4, 1. et 2. Eique ad munitionem suam protinus subinfertur: Et tu sume tibi sartaginem ferream, et pones eam murum ferreum inter te et inter civitatem. Ezech. 4, 3. Cujus enim Ezechiel Propheta nisi magistrorum speciem tenet? Cui dicitur: Sume tibi laterem, et pones eum coram te, et describes in eo civitatem Jerusalem.

Sancti quippe doctores sibi laterem sumunt, quando terrenum auditorum cor, ut doceant, apprehendunt. Quem scilicet laterem coram se ponunt, quia tota illud mentis intentione custodiunt. In quo et civitatem Jerusalem jubentur describere; quia praedicando terrenis cordibus curant summopere, quae sit supernae pacis visio, demonstrare. Sed quia incassum gloria patriae coelestis agno-

scitur, nisi et, quanta hic irruant hostis callidi tentamenta, noscantur, apte subjungitur: Et ordinabis adversus eam obsidionem, et aedificabis munitiones. Sancti quippe praedicatores obsidionem circa laterem, in quo Jerusalem civitas descripta est, ordinant. truando terrenae menti, sed jam supernam patriam requirenti, quanta eam in hujus vitae tempore vitiorum impugnet adversitas, demonstrant. Nam cum unumquodque peccatum, quomodo proficientibus insidietur, ostenditur, quasi obsidio circa civitatem Jerusalem voce praedicatoris ordinatur. Sed quia non solum debent innotescere, qualiter vitia impugnent, verum etiam quomodo custoditae nos virtutes roborent, recte subjungitur: Et aedificabis munitiones. Munitiones quippe sanctus praedicator aedificat, quando, quae virtutes quibus resistant vitiis, demonstrat. Et quia crescente virtute plerumque bella tentationis augentur, recte adhuc additur: et comportabis aggerem, et dabis contra eam castra, et pones arietes in gyro. Aggerem namque comportat, quando praedicator quisque molem crescentis tentationis enuntiat. Et contra Jerusalem castra erigit, quando rectae intentioni audientium hostis callidi circumspectas, et quasi incomprehensibiles insidias praedicit. Atque arietes in gyro ponit, cum tentationum aculeos in hac vita nos undique circumdantes, et virtutum murum perforantes innotescit. 6 Sed cuncta haec licet subtiliter Rector insinuet, nisi contra delicta singulorum aemulationis spiritu ferveat, nullam sibi in perpetuum absolutionem parat. Unde illic adhuc recte subjungitur: Et tu sume tibi sartaginem ferream, et pones eam murum ferreum inter te et inter civitatem. Per sartaginem quippe frixura mentis, per ferrum vero increpationis fortitudo signatur. Quid vero acrius doctoris mentem, quam zelus Dei frigit et excru-

111

ciat? Unde Paulus hujus sartaginis urebatur frixura, cum diceret: Quis infirmatur, et ego non infirmor? Quis scandalizatur, et ego non uror? 2. Cor. 11, 29. Et quia, quisquis zelo Dei accenditur, ne damnari ex negligentia debeat, forti in perpetuum custodia munitur, recte dicitur: Pones eam murum ferreum inter te et civitatem. Sartago enim ferrea murus ferreus inter Prophetam et civitatem ponitur; quia, cum nunc fortem zelum Rectores exhibent, eumdem zelum postmodum inter se et auditores suos fortem munitionem tenent, ne tunc ad vindictam destituti sint, si nunc fuerint in correptione dissoluti.

🎢 Sed inter haec sciendum est, quia, dum ad increpatio- 🗵 nem se mens doctoris exasperat, difficile valde est, ut non aliquando et ad aliquid, quod dicere non debet, erumpat. Et plerumque contingit, ut, dum culpa subditorum cum magna invectione corripitur, magistri lingua usque ad excessus verba pertrahatur. Cumque increpatio immoderate accenditur, corda delinquentium in desperatione deprimuntur. Unde necesse jest ut exasperatus Rector, cum subditorum mentem plus quam debuit percussisse considerat, apud se semper ad poenitentiam recurrat, ut per lamenta veniam in conspectu veritatis obtineat, ex eo etiam, quod per zeli ejus studium peccat. Quod figurate Dominus per Moysen praecipit, dicens: Si quis abierit cum amico suo simpliciter in silvam ad ligna caedenda, et lignum securis fugerit manu, ferrumque lapsum de manubrio amicum ejus percusserit et occiderit, hic ad unam supradictarum urbium fugiet, et vivel: ne forte proximus ejus, cujus effusus est sanguis, doloris stimulo persequatur et apprehendat eum, et percutiat animam ejus. Deut. 19, 4. et 5. Ad

silvam quippe cum amico imus, quoties ad intuenda subditorum delicta convertimur. Et simpliciter ligna succidimus, cum delinguentium vitia pia intentione resecamus. Sed securis manu fugit, cum sese increpatio plus, quam necesse est, in asperitatem pertrahit. Ferrumque de manubrio prosilit, cum de correptione sermo durior excedit. Et amicum percutit et occidit, quia auditorem suum prolata contumelia a spiritu dilectionis interficit. Correpti namque mens repente ad odium proruit, si hanc immoderata increpatio, plus quam debuit affligit. Sed is, qui incaute ligna percutit et proximum extinguit, ad tres necesse est urbes fugiat, ut in una earum defensus vivat: quia, si ad poenitentiae lamenta conversus in unitate sas cramenti sub spe et caritate absconditur, reus perpetrati homicidii non tenetur. Eumque extincti proximus, et cum invenerit, non occidit: quia, cum districtus judex venerit, qui sese nobis per naturae nostrae consortium junxit, ab eo procul dubio culpae reatum non expetit, quem sub ejus venia fides, spes et caritas abscondit.

## Cap. XXII

#### Quantum Rector sacrae Legis meditationibus esse debeat intentus.

Sed omne hoc rite a Rectore agitur, si supernae formidinis et dilectionis spiritu afflatus studiose quotidie sacri eloquii praecepta meditetur, ut in eo vim sollicitudinis, et erga coelestem vitam providae circumspectionis, quam humanae conversationis usus indesinenter destruit, divinae admonitionis verba restaurent, et qui ad vetustatem vitae per societatem secularium ducitur, ad amorem semper spiritalis patriae compunctionis adspiratione reno-

vetur. Valde namque inter humana verba cor defluit: cumque indubitanter constet, quod externis occupationum tumultibus impulsum a semetipso corruat, studere incessabiliter debet, ut per eruditionis studium resurgat. Hinc est enim, quod praelatum gregi discipulum Paulus admonet, dicens: Dum venio, attende lectioni. 1. Tim. 4, 13. Hinc David ait: Quomodo dilexi legem tuam Domine, tota die meditatio mea est. Ps. 118, 97. Hinc Movsi Dominus de portanda Arca praecepit, dicens: Facies quatuor circulos aureos, quos pones per quatuor Arcae angulos, faciesque vectes de liquis sethim, et operies auro, inducesque per circulos, qui sunt in Arcae lateribus, ut portetur in eis, qui semper erunt in circulis, nec umquam extrahentur ab eis. Exod. 25, 12. etc. Quid per Arcam, nisi sancta Ecclesia figuratur? Cui quatuor circuli aurei per quatuor angulos jubentur adjungi; quia in eo, quod per quatuor mundi partes dilatata tenditur, procul dubio quatuor sancti Evangelii libris accincta praedicatur. Vectesque de lignis sethim flunt, qui eisdem ad portandum circulis inseruntur: quia fortes perseverantesque doctores velut imputribilia ligna quaerendi sunt, qui instructioni sacrorum voluminum semper inhaerentes sanctae Ecclesiae unitatem denuntient, et quasi intromissi circulis Arcam portent. ZVecti- × bus quippe Arcam portare, est bonis doctoribus sanctam Ecclesiam ad rudes infidelium mentes praedicando deducere. Qui auro quoque jubentur operiri, ut, dum sermone aliis insonant, ipsi etiam vitae splendore fulgescant. quibus apte subditur: Qui semper erunt in circulis, nec umquam extrahentur ab eis. Quia nimirum necesse est, ut qui ad officium praedicationis excubant, a sacrae lectionis studio non recedant. Ad hoc namque vectes esse

Digitized by Google

in circulis semper jubentur, ut, cum portari Arcam opportunitas exigit, de intromittendis vectibus portandi tarditas nulla generetur: quia videlicet, cum spiritale aliquid a subditis Pastor inquiritur, ignominiosum valde est, si tunc quaerat discere, cum quaestionem debet enodare. Sed circulis vectes inhaereant, ut doctores semper in suis cordibus eloquia sacra meditantes testamenti Arcam sine mora elevent, si, quidquid necesse est, protinus docent. Unde bene primus Pastor Ecclesiae Pastores caeteros admonet, dicens: Parati semper ad satisfactionem omni poscenti vos rationem de ea, quae in vobis est, spe. 1. Petr. 3, 15. Ac si aperte dicat: Ut ad portandum Arcam nulla mora praepediat, vectes a circulis numquam recedant.

### TERTIA PARS.

### QUALITER RECTOR, BENE VIVENS DEBEAT DOCERÉ ET ADMONERE SUBDITOS.

### PROLOGUS Martis Testia.

Quia igitur, qualis esse debeat, Pastor ostendimus, nunc qualiter doceat, demonstremus. Ut enim longe ante nos reverendae memoriae Gregorius Nazianzenus edocuit, non una eademque cunctis exhortatio congruit, quia nec cunctos par morum qualitas adstringit. Saepe namque aliis officiunt, quae aliis prosunt, quia et plerumque herbae, quae haec animalia nutriunt, alia occidunt, et lenis sibilus equos mitigat, catulos instigat. Et medicamentum, quod hunc morbum imminuit, alteri vires jungit, et panis, qui vitam fortium roborat, parvulorum necat. Pro qualitate igitur audientium formari debet sermo doctorum, ut et ad sua singulis congruat, et tamen a communis aedificationis arte numquam recedat. Quid enim sunt intentae mentes auditorum, nisi, ut ita dixerim, quaedam in cithara tensiones stratae chordarum, quas tangendi artifex, ut non sibimetipsi dissimile canticum faciat, dissimiliter pulsat? Et ideireo chordae consonam modulationem reddunt: quia uno quidem plectro, sed non uno impulsu feriuntur. Unde et doctor quisque, ut in una cunctos virtute caritatis aedificet, ex una doctrina, non una eademque exhortatione tangere corda audientium debet.

# Cap.xxIII

#### Quanta debet esse diversitas in arte praedicationis.

. Lakter hange admonendi sunt viri, atque aliter fe-

Aliter juvenes, aliter senes.

Aliter inopes, aliter locupletes.

Aliter laeti, aliter tristes.

Aliter subditi, aliter praelati.

Aliter servi, aliter domini.

Aliter hujus mundi sapientes, aliter hebetes.

Aliter impudentes, aliter verecundi.

Aliter protervi, aliter pusillanimes.

Aliter impatientes, aliter patientes.

Aliter benevoli, aliter invidi.

Aliter simplices, aliter impuri.

Aliter incolumes, aliter aegri.

Aliter qui flagella metuunt, et propterea innocenter vivunt; aliter qui sic in iniquitate duruerunt, ut neque per flagella corrigantur.

Aliter nimis taciti, aliter multiloquio vacantes.

Aliter pigri, aliter praecipites.

Aliter mansueti, aliter iracundi.

Aliter humiles, aliter elati.

Aliter pertinaces, aliter inconstantes.

Aliter gulae dediti, aliter abstinentes.

Aliter qui sua misericorditer tribuunt, aliter qui aliena rapere contendunt.

Aliter qui nec aliena rapiunt, nec sua largiuntur; aliter qui et ea, quae habent, tribuunt, et tamen aliena rapere non desistunt.

Aliter discordes, aliter pacatí.

Aliter seminantes jurgia, aliter pacifici.

Aliter qui sacrae Legis verba non intelligunt recte; aliter qui recte quidem intelligunt, sed haec humiliter non loquuntur.

Aliter qui, cum digne praedicare valeant, prae nimia 144 . . humilitate formidant; aliter quos a praedicatione imperfectio vel aetas prohibet, et tamen praecipitatio impellit.

Aliter qui in hoc, quod temporaliter appetunt, prosperantur; aliter qui ea quidem, quae mundi sunt, concupiscunt, sed tamen adversitatis labore fatigantur.

Aliter conjugiis obligati, aliter a conjugii nexibus li-

beri.

Aliter admixtionem carnis experti, aliter ignorantes.

Aliter qui peccata deplorant operum, aliter qui cogitationum.

Aliter qui commissa plangunt, nec tamen deserunt; aliter qui deserunt, nec tamen plangunt.

Aliter qui illicita, quae faciunt, etiam laudant; aliter qui accusant prava, nec tamen devitant.

Aliter qui repentina concupiscentia superantur, atque aliter qui in culpa ex consilio ligantur.

Aliter qui licet minima, crebro tamen illicita faciunt; aliter qui se a parvis custodiunt, sed aliquando in gravioribus demerguntur.

Aliter qui bona nec inchoant, aliter qui inchoata minime consummant.

Aliter qui mala occulte agunt, et bona publice, aliter qui bona, quae faciunt, abscondunt, et tamen quibusdam factis publice mala de se opinari permittunt.

Sed quid utilitatis est, quod cuncta haec collecta numeratione transcurrimus, si non etiam admonitionis modos per singula, quanta possumus brevitate, pandamus?

(a) XXMI Aliter igitur admonendi sunt viri, atque aliter feminae: quia illis graviora, istis vero injungenda sunt leviora: ut illos magna exerceant, istas autem levia demulcendo convertant.

(a) XXI (Aliter admonendi sunt juvenes, atque aliter senes; quia illos plerumque severitas admonitionis ad profectum dirigit; istos vero ad meliora opera deprecatio blanda componit. Scriptum quippe est: Seniorem ne increpaveris, sed obsecra ut patrem. 1. Tim. 5, 1.

## CAPIT II.

#### Quomodo admonendi sint inopes et divites.

Aliter admonendi sunt inopes, atque aliter locupletes: illis namque offerre consolationis solatium contra tribulationem, istis vero inferre metum contra elationem debemus. Inopi quippe a Domino per Prophetam dicitur: Noli timere, quia non confunderis. Isai. 54, 4. Cui non longe post blandiens dicit: Paupercula tempestate convulsa. Isai. 54, 11. Rursumque hanc consolatur, dicens: Elegi te in camino paupertatis. Isai. 48, 10. At contra Paulus discipulo de divitibus dicit: Divitibus hujus seculi praecipe non superbe sapere, neque sperare in incerto divitiarum suarum. 1. Tim. 6, 17.

Ubi notandum valde est, quod humilitatis doctor memoriam divitum faciens non ait: Roga, sed: Praecipe: quia etsi impendenda est pietas infirmitati, honor tamen non debetur elationi. Talibus ergo rectum quod dicitur, tanto > rectius jubetur, quanto et in rebus transitoriis altitudine cogitationis intumescunt. De his in Evangelio Dominus dicit: Vae vobis divitibus, qui habetis consolationem vestram. Luc. 6, 24. Quia enim, quae sunt aeterna, gaudia nesciunt, ex praesentis vitae abundantia consolantur. Offerenda est ergo eis consolatio, quos caminus paupertatis excoquit; atque illis inferendus est timor, quos consolatio gloriae temporalis extollit; ut et illi discant, quia divitias, quas non conspiciunt, possident, et isti cognoscant, quia eas, quas conspiciunt, nequaquam tenere possunt. Plerumque tamen personarum ordinem permutat qualitas morum, ut sit dives humilis, sit pauper elatus. Unde mox praedicantis lingua cum audientis debet vita componi; ut tanto districtius in paupere elationem feriat, quanto eam nec illata paupertas inclinat, et tanto lenius humilitatem divitum mulceat, quanto eos nec abundantia, quae sublevat, exaltat.

Nonnunquam tamen etiam superbus dives exhortationis blandimento placandus est, quia et plerumque dura vulnera per lenia fomenta mollescunt, et furor insanorum saepe ad salutem medico blandiente reducitur; cumque eis in dulcedine condescenditur, languor insaniae mitigatur. Neque enim negligenter intuendum est, quod cum Saulem spiritus adversus invaderet, apprehensa David cithara ejus vesaniam sedabat. 1. Reg. 18, 10. Quid enim per Saulem, nisi elatio potentum, et quid per David innuitur, nisi humilis vita Sanctorum? Cum ergo Saul ab immundo spiritu arripitur, David canente ejus

vesania temperatur: quia cum sensus potentum per elationem in furorem vertitur, dignum est, ut ad salutem mentis quasi dulcedine citharae locutionis nostrae tran-🗴 quillitate revocetur. 3 Aliquando autem cum hujus seculi potentes arguuntur, prius per quasdam similitudines velut de alieno negotio requirendi sunt, et cum rectam sententiam quasi in alterum protulerint, tunc modis congruentibus de proprio reatu feriendi sunt, ut mens temporali potentia tumida contra corripientem nequaquam se erigat, quae suo sibi judicio superbiae cervicem calcat; et in nulla sui defensione se exerceat, quam sententia proprii oris ligat. Hinc est enim, quod Nathan Propheta arguere regem venerat, et quasi de causa pauperis contra divitem judicium quaerebat; ut prius rex sententiam diceret, et reatum suum postmodum audiret, quatenus nequaquam justitiae contradiceret, quam ipse in se protulisset. 2. Reg. 12, 4. 5. etc. Vir itaque sanctus et peccatorem considerans et regem miro ordine audacem reum prius per confessionem ligare studuit, et postmodum per invectionem secare. Celavit paululum, quem quaesivit, sed percussit repente, quem tenuit. Pigrius enim fortasse incideret, si ab ipso sermonis exordio aperte culpam ferire voluisset, sed praemissa similitudine eam, quam occultabat, exacuit increpationem. Ad aegrum medicus venerat, secandum vulnus videbat, sed de patientia aegri dubitabat. Abscondit igitur ferrum medicinale sub veste, quod eductum subito fixit in vulnere, ut secantem gladium sentiret aeger, antequam cerneret, ne, si ante cerneret, sentire recusaret.

#### — 67 — Cap ·XXVII Caput III.

#### Quomodo admonendi laeti et tristes.

Aliter admonendi sunt laeti, atque aliter tristes. Laetis videlicet inferenda sunt tristia quae sequentur ex sup plicio; tristibus vero inferenda sunt laeta, quae promittuntur ex regno. Discant laeti ex minarum asperitate, quod timeant; audiant tristes praemiorum gaudia, de quibus praesumant. Illis quippe dicitur: Vae vobis, qui ridetis nunc, quoniam flebitis, Luc. 6, 25.: isti vero eodem magistro docente audiunt; Iterum videbo vos, et gaudebit cor vestrum, et gaudium vestrum nemo tol. let a vobis. Johan. 16, 22. Nonnulli autem laeti vel tristes non rebus flunt, sed conspersionibus existunt. Quibus profecto intimandum est, quod quaedam vitia quibusdam conspersionibus juxta sunt. Habent enim laeti ex propinguo luxuriam, tristes iram. Unde necesse est, ut non solum quisque consideret, quod ex conspersione sustinet, sed etiam quod ex vicino deterius perurget; ne, dum nequaquam pugnat contra hoc, quod tolerat, ei quoque, a quo se liberum aestimat, vitio succumbat.

### Cap. XXVIII CAPUT IV.

#### Quomodo admonendi subditi et praelati.

Aliter admonendi sunt subditi, atque aliter praelati. Illos ne subjectio conterat, istos ne locus superior extollat. Illi ne minus, quae jubentur, impleant, isti ne plus justo jubeant, quae compleantur. Illi ut humiliter subjaceant, isti ut temperanter praesint. Nam, quod intelligi, et figuraliter potest, illis dicitur: Filii, obedite parentibus vestris in Domino: istis vero praecipitur: Et patres,

nolite ad iracundiam provocare filios vestros. Coloss. 3, 20. et 21. Illi discant, quomodo ante occulti arbitri oculos sua interiora componant, isti, quomodo etiam commissis sibi exempla bene vivendi exterius praebeant.

2 Scire etenim praelati debent, quia, si perversa umquam perpetrant, tot mortibus digni sunt, quod ad subditos suos perditionis exempla transmittunt. Unde necesse est, ut tanto se cautius a culpa custodiant, quanto per prava, quae faciunt, non soli moriuntur, sed aliarum animarum, quas pravis exemplis destruxerunt, rei sunt. Unde admonendi sunt illi, ne districtius puniantur, si absoluti reperiri nequiverint saltem de se: isti, ne de subditorum errantibus judicentur, etiamsi se jam de se securos inveniunt. Illi, ut tanto circa se sollicitius vivant, quanto eos aliena cura non implicat ≠isti vero, ut sic aliorum curas expleant, quatenus et suas agere non desistant, et sic in propria sollicitudine ferveant, ut a commissorum custodia minime torpescant. Illi enim sibimet vacanti dicitur: Vade ad formicam, o piger, et considera vias ejus, et disce sapientiam. Prov. 6, 6. Iste autem terribiliter admonetur, cum dicitur: Fili mi, si spoponderis pro amico tuo, defixisti apudientpaneum manum tuam, et illaqueatus es verbis oris tui, et captus propriis sermonibus. Prov. 6, 1. Spondere namque pro amico, est alienam animam in periculo suae conversationis accipere. Unde et apud extraneum manus defigitur, quia apud curam sollicitudinis, quae ante deerat, mens ligatur. bis vero oris sui illaqueatus est, ac propriis sermonibus captus, quia, dum commissis sibi cogitur bona dicere, ipsum prius necesse est, quae dixerit, custodire. Illaqueatur igitur verbis oris sui, dum ratione exigente constringitur, ne ejus vita ad aliud, quam admonet, relaxetur.

×

Unde apud districtum judicem cogitur tanta in opere exsolvere, quanta eum constat aliis voce praecepisse. 4 Ubi et bene mox exhortatio subditur, ut dicatur: Fac ergo, quod dico, fili mi, et temetipsum libera, quia incidisti in manus proximi tui: discurre, festina, suscita amicum tuum: ne dederis somnum oculis tuis, ne dormitent palpebrae tuae. Prov. 6, 3. Quisquis enim ad vivendum aliis in exemplo praeponitur, non solum ut ipse vigilet, sed etiam ut amicum suscitet, admonetur. Ei namque vigilare bene vivendo non sufficit, si non et illum, cui pracest, a peccati torpore disjungit. Bene autem ) dicitur: Ne dederis somnum oculis tuis, ne dormitent palpebrae tuae. Prov. 6, 4. Somnum quippe oculis dare, est intentione cessante subditorum curam omnino negligere. Palpebrae vero dormitant, cum cogitationes nostrae ea, quae in subditis arguenda cognoscunt, pigredine deprimente dissimulant. Plene enim dormire, est commissorum acta nec scire, nec corrigere. Non autem dormire, sed dormitare est, quae quidem reprehendenda sunt cognoscere, sed tamen propter mentis taedium dignis ea increpationibus non emendare. Dormitando vero oculus ad plenissimum somnum ducitur, quia, dum plerumque, qui praeest, malum, quod cognoscit, non resecat, ad hoc quandoque negligentiae suae merito pervenit, ut, quod a subjectis delinquitur, nec agnoscat.

5 Admonendi sunt itaque, qui praesunt, ut per circumspectionis studium oculos pervigiles intus et in circuitu
habeant, et coeli animalia fieri contendant. Ostensa quippe
coeli animalia in circuitu et intus oculis plena describuntur. Dignum quippe est, ut cuncti, qui praesunt, intus
atque in circuitu oculos habeant, quatenus et interno judici in semetipsis placere studeant, et exempla vitae ex-

terius praebentes ea etiam, quae in aliis sunt, corrigenda deprehendant.

Admonendi sunt subditi, ne praepositorum suorum vitam temere judicent, si quid eos fortasse agere reprehensibiliter vident, ne, unde mala recte redarguunt, inde per elationis impulsum in profundiora mergantur. Admonendi sunt, ne, cum culpas praepositorum considerant, contra eos audaciores fiant, sed sic, si qua valde sunt eorum prava, apud semetipsos dijudicent, ut tamen divino timore constricti ferre sub eis jugum reverentiae non recusent. 6Quod melius ostendimus, si David factum ad medium de-Saul quippe persecutor, cum ad purgandum ventrem speluncam fuisset ingressus, illic cum viris suis David inerat, qui jam tam longo tempore persecutionis ejus mala tolerabat. Cumque eum viri sui ad feriendum Saul accenderent, fregit eos responsionibus, quia manum mittere in Christum Domini non deberet. Qui tamen occulte surrexit, et oram chlamydis ejus abscidit. 1. Reg. 24, 4. Quid enim per Saul, nisi mali Rectores: quid per David, nisi boni subditi designantur? Saul igitur ventrem purgare, est pravos praepositos conceptam in corde malitiam usque ad opera miseri odoris extendere, et cogitata apud se noxia factis exterioribus exequendo mon-Quem tamen David ferire metuit, quia piae subditorum mentes ab omni se peste obtrectationis abstinentes praepositorum vitam nullo linguae gladio percutinne, etiam cum de imperfectione reprehendunt. Qui et siguando pro infirmitate sese abstinere vix possunt, ut extrema quaedam atque exteriora praepositorum mala, sed tamen humiliter loquantur, quasi oram chlamydis silenter incidunt: quia videlicet, dum praelatae dignitati saltem innoxie et latenter derogant, quasi regis superpositi vestem foe-

dant; sed tamen ad semetipsos redeunt, seque vehementissime vel de tenuissima verbi laceratione reprehendunt. Unde bene et illic scriptum est: Post haec David percussit cor suum, eo quod abscidisset oram chlamydis Saul. 1. Reg. 24, 6. Facta quippe praepositorum oris gladio ferienda non sunt , etiam cum recte reprehendenda iudicantur. Siguando vero contra eos vel in minimis lingua labitur, necesso est, ut per afflictionem poenitentiae cor prematur: quatenus ad semetipsum redeat, et cum praepositae potestati deliquerit, ejus contra se judicium, a quo sibi praelata est, perhorrescat. Nam cum praepositis delinguimus, ejus ordinationi, qui eos nobis praetulit. obviamus. Unde Moyses quoque, cum contra se et Aaron conqueri populum cognovisset, ait: Nos enim quid sumus? Nec contra nos est murmur vestrum, sed contra Dominum. Exod. 16, 8.

## Cap .xxviiii .

#### Quomodo admonendi servi et domini.

Aliter admonendi sunt servi, atque aliter domini. Servi scilicet, ut in se semper humilitatem conditionis aspiciant: domini vero, ut naturae suae, qua aequaliter sunt cum servis conditi, memoriam non amittant. Servi admonendi sunt, ne dominos despiciant, ne Deum offendant, si ordinationi illius superbiendo contradicunt: domini quoque admonendi sunt, quia contra Deum de munere ejus superbiunt, si eos, quos per conditionem tenent subditos, aequales sibi per naturae consortium non agnoscunt. Isti admonendi sunt, ut sciant-se servos esse dominorum: illi admonendi sunt, ut cognoscant se conservos esse servorum. Istis namque dicitur: Servi, obedite dominis car-

nalibus. Coloss. 3, 22. Et rursum: Quicumque sunt sub jugo servi, dominos suos omni honore dignos arbitrentur, 1. Tim. 6, 1.; illis autem dicitur: Et vos domini eadem facite illis, remittentes minas, scientes quod et illorum et vester Dominus est in coelis. Ephes. 6, 9.

#### CAPUT VI.

#### Quomodo admonendi sapientes et hebetes.

Aliter admonendi sunt sapientes hujus seculi, atque aliter hebetes. Sapientes quippe admonendi sunt, ut amittant scire, quae sciunt; hebetes quoque admonendi sunt, ut appetant scire, quae nesciunt. In illis hoc primum destruendum est, quod se sapientes arbitrantur: in istis jam aedificandum est, quidquid de superna sapientia cognoscitur; quia, dum minime superbiunt, quasi ad suscipiendum aedificium corda parayerunt. Câm illis laborandum est, ut sapientius stulti fiant, stultam sapientiam deserant, et sapientem Dei stultitiam discant; istis vero praedicandum est, ut ab ea, quae putatur stultitia, ad veram sapientiam vicinius transcant. Illis namque dicitur: Si quis videtur inter vos sapiens esse in hoc seculo, stultus fiat, ut sit sapiens, 1. Cor. 3, 18.: istis vero dicitur: Non multi sapientes secundum carnem. 1. Cor. 1, 22. Et rursum: Quae stulta sunt mundi, elegit Deus, ut confundat sapientes. 1. Cor. 1, 27. Illos plerumque ratiocinationis argumenta, istos nonnunquam melius exempla convertunt. Illis nimirum prodest, ut in suis allegationibus victi jaceant: istis vero aliquando sufficit, ut laudabilia aliorum facta cognoscant Unde et magister egregius, sapientibus et insipientibus debitor, cum Hebraeorum quosdam sapientes, quosdam vero etiam tardiores admoneret, illis de completione Testamenti veteris loquens eorum sapientiam argumento superavit, dicens: Quod enim antiquatur et senescit, prope interitum est. Hebr. 8, 13. Cum vero solis exemplis quosdam trahendos cerneret, in eadem epistola adjunxit: Sancti ludibria et verbera experti, insuper et vincula et carceres, lapidati sunt, secti sunt, tentati sunt, in occisione gladii mortui sunt. Hebr. 11, 36. et 37. Et rursum: Mementote praepositorum vestrorum, qui vobis locuti sunt verbum Dei, quorum intuentes exitum conversationis, imitamini fidem, Hebr. 13, 7.: quatenus et illos victrix rațio frangeret, et istos ad majora conscendere imitatio blanda suaderet.

## Cape xxxi CAPUT VII.

#### **Quomodo admonendi impudentes**, et vereeundi.

Aliter admonendi sunt impudentes, atque aliter verecundi. Illos namque ab impudentiae vitio non nisi increpatio dura compescit: istos autem plerumque ad melius exhortatio modesta componit. Illi se delinquere nesciunt, nisi etiam a pluribus increpentur: istis plerumque ad conversionem sufficit, quod eis doctor mala sua saltem leniter ad memoriam reducit. Illos melius corrigit, qui invehendo reprehendit: istis autem major profectus adducitur, si hoc, quod in eis reprehenditur, quasi ex latere tangatur? Impudentem quippe Judaeorum plebem Dominus aperte increpans, ait: Frons mulieris meretricis facta est tibi, noluisti erubescere. Jerem. 3, 3. Et rursum verecundantem refovet, dicens: Confusionis adolescentiae tuae oblivisceris, et opprobrii viduitatis tuae non

recordaberis, quia dominabitur tui, qui fecit te. Isai. 54, 4. Impudenter quoque delinquentes Galatas aperte Paulus increpat, dicens: O insensati Galatae, quis vos fascinavit? Galat. 3, 1. Et rursum: Sic stulti estis, ut, cum spiritu coeperitis, nunc carne consummemini? Galat. 3, 3. Culpas vero verecundantium quasi compatiens reprehendit, dicens: Gavisus sum in Domino vehementer, quoniam tandem aliquando reftoruistis pro me sentire sicut et sentiebatis: occupati enim eratis, Phil. 4, 10., ut et illorum culpas increpatio dura detegeret, et horum negligentiam mollior sermo velaret.

### Caput VIII.

#### Quomodo admonendi protervi, et pusillanimes.

Aliter admonendi sunt protervi, atque aliter pusillanimes. Illi enim, dum valde de se praesumunt, exprobrando ceteros dedignantur: isti autem dum nimis infirmitatis suae sunt conscii, plerumque in desperationem cadunt. Illi singulariter summa aestimant cuncta, quae agunt; isti vehementer despecta putant esse, quae faciunt, et idcirco in desperatione franguntur. Subtiliter itaque ab arguente discutienda sunt opera protervorum, ut, in quo sibi placent, ostendantur, quia Deo displicent.

Tunc enim protervos melius corrigimus, cum ea, quae bene egisse se credunt, male acta monstramus: ut unde adepta gloria creditur, inde utilis subsequatur confusio. Nonnunquam vero, cum se vitium proterviae minime perpetrare cognoscunt, compendiosius ad correctionem veniunt, si alterius culpae manifestioris ex latere requisitae improperio confunduntur: ut ex eo, quod defendere ne-

queunt, cognoscant se tenere improbe, quod defendunt. Unde cum proterve Paulus Corinthios adversum se invicem videret inflatos, ut alius Pauli, alius Apollo, alius Caphae, alius Christi esse se diceret, 1. Cor. 1, 12. et 3, 4., incestus culpam in medium deduxit, quae apud eos et perpetrata fuerat, et incorrecta remanebat, dicens: Auditur inter vos fornicatio, et talis fornicatio, qualis nec inter gentes, ita ut uxorem patris quis habeat. Et vos inflati estis, et non magis luctum habuistis, ut tolleretur de medio vestrum, qui hoc opus fecit. 1. Cor. 4, 1. et 2. Ac si aperte dicat: Quid vos per proterviam hujus vel illius dicitis, qui per dissolutionem negligentiae nullius vos esse monstratis?

2 At contra, pusillanimes aptius ad iter bene agendi reducimus, si quaedam illorum bona ex latere requiramus, ut, dum in eis alia reprehendendo corripimus, alia amplectendo laudemus: quatenus corum teneritudinem laus audita nutriat, quam culpa increpata castigat. Plerumque autem utilius apud illos proficimus, si et eorum bene gesta memoramus. Et și qua ab eis inordinate gesta sunt, non jam tamquam perpetrata corripimus, sed quasi adhuc, ne perpetrari debeant, prohibemus, ut et illa quae approbamus, illatus favor augeat, et contra ea, quae reprehendimus, magis apud pusillanimes exhortatio verecunda convalescat. Unde idem Paulus cum Thessalonicenses in accepta praedicatione perdurantes, quasi de vicino mundi termino quadam cognosceret pusillanimitate turbatos, prius in eis, quae fortia prospicit, laudat, et caute monendo postmodum, quae infirma sunt, roborat. Ait enim: Gratias agere debemus Deo semper pro vobis, fratres, ita ut dignum est, quoniam supercrescit fides vestra, et abundat caritas uniuscujusque vestrum in invicem; ita ut et nos ipsi in vobis gloriemur in ecclesiis Dei, pro patientia vestra et fide. 2. Thess. 1, 3. et 4.

Qui cum blanda haec vitae eorum praeconia praemisisset, paulo post subdidit, dicens: Rogamus autem vos, fratres, per adventum Domini nostri JESU Christi, et nostrae congregationis in ipsum, ut non cito moveamini a vestro sensu, neque terreamini, neque per spiritum, neque per sermonem, neque per epistolam tamquam per nos missam, quasi instet dies Domini. 2. Thess. 2, 1. Egit enim verus doctor, ut prius audi-. rent laudati, quod recognoscerent, et postmodum, quod exhortati sequerentur: quatenus eorum mentem, ne admonitio subjuncta concuteret, laus praemissa solidaret, et que commotos eos vicini finis suspicione cognoverat, non jam redarguebat motos, sed quasi transacta nesciéns, adhuc commoveri prohibebat, ut, dum de ipsa levitate motionis praedicatori suo se incognitos crederent, tanto reprehensibiles fieri, quanto et cognosci ab illo formidarent.

# Caput IX.

### Quomodo admonendi sint impatientes, et patientes.

Aliter admonendi sunt impatientes, atque aliter patientes. Dicendum namque est impatientibus, quia, dum refrenare spiritum negligunt, per multa etiam, quae non appetunt, iniquitatum abrupta rapiuntur: quia videlicet mentem impellit furor, quo non trahit desiderium, et agit commota velut nesciens, unde post doleat sciens. Dicendum quoque impatientibus, quia, dum motionis impulsu praecipites quaedam velut alienati peragunt, vix mala sua,

postquam fuerint perpetrata, cognoscunt. Qui, dum perturbationi suae minime obsistunt, etiam siqua a se tranquilla mente fuerant bene gesta, confundunt, et improviso impulsu destruunt, quidquid forsitan diu labore provido construxerunt. Ipsa namque, quae mater est omnium custosque virtutum, per impatientiae vitium virtus amittitur caritatis. Scriptum quippe est: Caritas patiens est. 1. Cor. 13, 4. Igitur cum minime est patiens, caritas non est. Per hoc quoque impatientiae vitium ipsa virtutum nutrix doctrina dissipatur. Scriptum namque est: Doctrina viri per patientiam noscitur. Prov. 19, 11. Tanto ergo quisque, minus ostenditur doctus, quanto minus convincitur patiens. Neque enim potest veraciter bona docendo impendere, si vivendo nescit aequanimiter aliena mala tolerare.

2 Per hoc quoque impatientiae vitium plerumque mentem 🙀 arrogantiae culpa transfigit, quia, dum despici in mundo hoc quisque non patitur, bona, si qua sibi occulta sunt, ostentare conatur, atque sic per impatientiam usque ad arrogantiam ducitur: dumque ferre despectionem non potest, detegendo semetipsum in ostentatione gloriatur. Unde scriptum est: Melior est patiens arrogante. Eccl. 7, 9. Quia videlicet eligit patiens quaelibet mala perpeti, quam per ostentationis vitium bona sua occulta cognosci 3 At contra eligit arrogans bona de se vel falsa jactari, ne mala possit vel minima perpeti. Quia igitur, cum patientia relinquitur, etiam bona reliqua, quae jam gesta sunt, destruuntur, recte ad Ezechielem in altari Dei fieri fossa praecipitur, ut in ea videlicet superposita holocausta serventur. Ezech. 43, 13. Si enim in altari fossa non esset, omne, quod in eo sacrificium reperiret, superveniens aura dispergeret. Quid vero accipimus altare Dei, nisi animam

justi, quae, quot bona egerit, tot super se ante eius oculos sacrificia imponit? Quid autem est altaris fossa, nisi bonorum patientia, quae, dum mentem ad adversa toleranda humiliat, quasi more foveae hanc in imo positam demonstrat? Fossa ergo in altari fiat, ne superpositum sacrificium aura dispergat: id est, electorum mens patientiam custodiat, ne commota vento impatientiae et hoc, quod bene operata est, amittat. Bene autem haec eadem fossa unius cubiti esse monstratur, Ezech. 7, 9., quia nımirum, si patientia non deseritur, unitatis mensura servatur. Unde et Paulus ait: Invisem onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi. Galat. 6, 2. Lex guippe Christi est caritas unitatis, quam soli perficiunt, qui nec, cum gravantur, excedunt. 4Audiant impatientes, quod scriptum est: Melior est patiens viro 🛪 forti, et qui dominatur animo suo, expugnatore ur 🎝 bium. Prov. 16, 32. Minor enim est victoria urbium, quia extra sunt, quae subiguntur: valde autem maius est, quod per patientiam vincitur; quia ipse a se animus superatur, et semetipsum sibimetipsi subjicit, quando eum patientia intra se frenare compellit. Audiant impatientes, quod electis suis Veritas dicit: In patientia vestra possidebitis animas vestras. Luc. 21, 19. Sic enim conditicmirabiliter sumus, ut ratio animam, et anima possideat corpus. Jus vero animae a corporis possessione repellitur, si non prius anima a ratione possidetur. Custodem igitur conditionis nostrae patientiam Dominus esse monstravit, qui in ipsa nos possidere nosmetipsos docuit. Quanta ergo sit impatientiae culpa, cognoscimus, per quam et hoc ipsum amittimus possidere, quod sumus. Audiant impatientes, quod per Salomonem rursum dicitur: Totum spiritum suum profert stultus, sapiens autem differt

et reservat in posterum. Prov. 29, 11. Impatientia quippe impellente agitur, ut totus foras spiritus proferatur, quem idcirco perturbatio citius ejicit, quia nulla interius disciplina sapientiae circumcludit. Sapiens autem differt, et reservat in posterum. Laesus enim in praesens se ulcisci non desiderat, quia etiam tolerans parci optat, sed tamen juste vindicari omnia extremo judicio non ignorat.

At contra admonendi sunt patientes, ne in eo, quod exterius portant, interius doleant: ne tantae virtutis sacrificium, quod integrum foras immolant, intus malitiae peste corrumpant, et cum ab hominibus non agnoscitur, sed tamen sub divina examinatione peccatur, tanto deterior culpa doloris fiat, quanto sibi ante homines virtutis speciem vindicat.

Dicendum itaque est patientibus, ut studeant diligere, quos sibi necesse est tolerare, ne, si patientiam dilectio non sequatur, in deteriorem culpam odii virtus ostensa vertatur. Unde Paulus cum diceret: Caritas patiens est. illico adjunxit: Beniqua est, 1. Cor. 13, 4.: videlicet ostendens, quia, quos ex patientia tolerat, amare etiam ex benignitate non cessat. Unde idem doctor egregius cum patientiam discipulis suaderet, dicens: Omnis amaritudo, et ira, et indignatio, et clamor, et blasphemia tollatur a vobis, Ephes. 4, 31.: quasi cunctis exterius jam bene compositis ad interiora convertitur, dum subjungit: Cum omni malitia, Ephes. 4, 31.: quia nimirum frustra indignatio, clamor et blasphemia ab exterioribus tollitur, si in interioribus vitiorum mater malitia dominatur, et incassum foras nequitia ex ramis inciditur, si surrectura multiplicius intus in radice servatur. Unde et per semetipsam Veritas dicit: Diligite inimicos vestros,

bene facite his, qui oderunt vos, et orate pro persequentibus et calumniantibus vos. Luc. 6, 27. Virtus itaque est coram hominibus, adversarios tolerare; sed virtus coram Deo, diligere: quia hoc solum Deus sacrificium accipit, quod ante ejus oculos in altari boni operis flamma caritatis incendit. Hinc est quod rursum quibusdam patientibus, nec tamen diligentibus dicit: Quid autem vides festucam in oculo fratris tui, et trabem in oculo tuo non vides? Matth. 7, 3. et Luc. 6, 4. Perturbatio quippe impatientiae, festuca est; malitia vero in corde, trabes in oculo. Illam namque aura tentationis agitat, hanc autem consummata nequitia pene immobiliter portat. Recte vero illic subjungitur: Hypocrita, ejice primum trabem de oculo tuo, et tunc videbis ejicere festucam de oculo fratris tui. Matth. 7, 5. Ac si dicatur menti iniquae interius dolenti, et sanctam'se exterius per patientiam demonstranti: Prius a te molem malitiae excute, et tunc alios de impatientiae levitate reprehende, ne, dum non studes simulationem vincere, pejus

Levenire etiam plerumque patientibus solet, ut eo quidem tempore, quo vel adversa patiuntur, vel contumelias audiunt, nullo dolore pulsentur, et sic patientiam exhibeant, ut custodire etiam cordis innocentiam non omittant: sed cum post paululum haec ipsa, quae pertulerint, ad memoriam revocant, igne se doloris inflammant, argumenta ultionis inquirunt, et mansuetudinem, quam tolerantes habuerunt, retractantes in malitiam vertunt. Quibus citius a praedicante succurritur, si, quae sit hujus permutationis causa, pandatur. Callidus namque adversarius bellum contra duos movet, unum videlicet inflammans, ut contumelias prior inferat, alterum provocans, ut contumelias

tibi sit aliena prava tolerare.

laesus reddat. Sed plerumque dum hujus jam victor est, qui injuriam persuasus irrogat, ab illo vincitur, qui illatam sibi aequanimiter portat. Unius ergo victor, quem commovendo subjugavit, tota contra alterum virtute se erigit, eumque obsistentem fortiter et vincentem dolet: quem quia commovere in ipsa contumeliarum jaculatione non potuit, ab aperto certamine interim quiescens, et secreta suggestione cogitationem lacessens aptum deceptionis tempus inquirit. Quia enim publico bello perdidit, ad exercendas occulte insidias exardescit. Quietis namque tempore jam ad victoris animum redit, et vel rerum damna, aut injuriarum jacula ad memoriam reducit, cunctaque, quae sibi illata sunt, vehementer exaggerans intolerabilia ostendit: tantoque mentem moerore conturbat, ut plerumque vir patiens illa se aequanimiter tolerasse post victoriam captivus erubescat, seque non reddidisse contumelias doleat, et deteriora rependere, si occasio praebeatur, quaerat. Quibus ergo isti sunt similes, nisi his, qui per fortitudinem in campo victores sunt, sed per negligentiam postmodum intra urbis claustra capiuntur? Quibus sunt similes, nisi iis, quos irruens gravis languor a vita non subtrahit, sed leniter veniens recidiva febris occidit? Admonendi sunt igitur patientes, ut cor post yictoriam mur niant, ut hostem publico bello superatum insidiari moeniis mentis intendant; ut languorem plus reserpentem timeant, ne hostis callidus eo in deceptione postmodum majori exultatione gaudeat, quo illa dudum contra se rigida colla victorum calcat.

Cafe . XXX MII CAPUT X.

#### Quemodo admonendi benevoli et invidi.

Aliter admonendi sunt benevoli, atque aliter invidi. Ad-

monendi namque sunt benevoli, ut sic alienis bonis congaudeant, quatenus habere et propria concupiscant. proximorum facta diligendo laudent, ut ea etiam imitando multiplicent, ne, si in hoc praesentis vitae stadio ad certamen alienum devoti fautores, sed pigri spectatores assistant, eó post certamen sine bravio remaneant, quo nunc in certamine non laborant, et tunc eorum palmas afflicti respiciant, in quorum nunc laboribus otiosi perdurant. Valde quippe peccamus, si aliena bene gesta non diligimus. Sed nil mercedis agimus, si ea, quae diligimus, inquantum possumus, non imitamur. Dicendum itaque est benevolis, quia, si imitari bona minime festinant, quae laudantes approbant, sic eis virtutum sanctitas sicut stultis spectatoribus ludicrarum artium vanitas placet. Illi namque aurigarum et histrionum gesta favoribus efferunt, nec tamen tales esse desiderant, quales illos conspiciunt esse, quos laudant. Mirantur eos placita egisse, sed tamen devitant similiter placere. Dicendum est benevolis, ut, cum proximorum facta conspiciunt, ad suum cor redeant, et de alienis actibus non praesumant, ne bona laudent, et Gravius quippe extrema ultione feriendi agere recusent. sunt, quibus placuit, quod imitari noluerunt.

×

Admonendi. sunt invidi, ut perpendant, quantae caecitatis sint, qui alieno provectu deficiunt, aliena exultatione contabescunt. Quantae infelicitatis sint, qui melioratione proximi deteriores fiunt; dumque augmenta alienae prosperitatis aspiciunt, apud semetipsos anxie afflicti cordis sui peste moriuntur. Quid istis infelicius, quos dum conspecta felicitas afficit, poena nequiores reddit? Aliorum vero bona, quae habere non possunt, si diligerent, sua facerent. Sic quippe sunt universi consistentes in fide, sicut multa membra uno in corpore; quae per officium quidem

diversa sunt, sed eo, quo sibi vicissim congruunt, unum fiunt. Unde fit, ut pes per oculum videat, et per pedes oculi gradiantur; ori auditus aurium serviat, et ad usum suum auribus oris lingua concurrat, suffragetur venter manibus, ventri operentur manus. In ipsa igitur corporis positione accipimus, quod in actione servemus. 4 Nimis itaque turpe est non imitari, quod sumus. Nostra sunt nimirum, quae, etsi imitari non possumus, amamus in aliis, et amantium flunt, quaeque amantur in nobis. Hinc ergo pensent invidi, caritas quantae virtutis est, quae alieni laboris opera, nostra sine labore facit. Dicendum itaque est invidis, quia, dum se a livore minime custodiunt, in antiquam versuti hostis neguitiam demerguntur. De illo namque scriptum est: Invidia autem diaboli mors intravit in orbem terrarum. Sap. 2, 24. Quia enim ipse coelum perdidit, condito hoc homini invidit, et damnationem suam perditus adhuc alios perdendo cumulavite Ad- × monendi sunt invidi, út cognoscant, quantis lapsibus succrescentis ruinae subjaceant; quia dum livorem a corde non projiciunt, ad apertas operum nequitias devolvuntur. Nisi enim Cain invidisset acceptam fratris hostiam, mi-...me pervenisset ad extinguendam vitam. Unde scriptum est: Et respexit Dominus ad Abel et ad munera ejus; ad Cain vero et ad munera ejus non respexit. Iratusque est Cain vehementer, et concidit vultus ejus. Genes. 44. Livor itaque sacrificii fratricidii seminarium fuit. Nam quem meliorem se esse doluit, ne utcumque esset, amputavit. Dicendum est invidis, quia, dum se ista intrinsecus peste consumunt, etiam quidquid in se aliud boni habere videntur, interimunt. Unde scriptum est: Vita carnium sanitas cordis, putredo ossium invidia. Prov. 14, 30. Quid enim per carnes nisi infirma quae-

?. .. .**.**{

dam ac tenera, et quid per ossa nisi fortia acta signantur? Et plerumque contigit, ut quidam cum cordis innocentia in nonnullis suis actibus infirmi videantur, quidam vero jam quaedam ante humanos oculos robusta exerceant, sed tamen erga aliorum bona intus invidiae pestilentia tabescant. Bene ergo dicitur: Vita carnium sanitas cordis: quia si mentis innocentia custoditur, etiam, si qua foris infirma sunt, quandoque roborantur. Et recte illic subditur: Putredo ossium invidia: quia per livoris vitium ante Dei oculos pereunt, etiam quae humanis oculis fortia videntur. Ossa quippe per invidiam putrescere, est quaedam etiam robusta deprimere.

### CAPIT XI.

#### Quomodo admonendi simplices et versipelles.

Aliter admonendi sunt simplices, atque aliter impuri. Laudandi sunt simplices; quod studeant numquam falsa dicere, sed admonendi sunt, ut noverint nonnunquam vera reticere. Sicut enim semper dicentem falsitas laesit, ita nonnunquam quibusdam audita vera nocuerunt. Unde coram discipulis Dominus locutionem suam silentio temperans, ait: Multa habeo vobis dicere, sed nunc non potestis illa portare. Johan. 16, 12. Admonendi sunt igitur simplices, ut, sicut fallaciam semper utiliter vitant, ita veritatem semper utiliter proferant. Admonendi sunt, ut simplicitatis bono prudentiam adjungant, quatenus sic securitatem de simplicitate possideant, ut circumspectionem prudentiae non amittant. Hinc namque per doctorem gentium dicitur: Volo vos sapientes esse in bono, simplices autem in malo. Rom. 16, 19. Hinc electos suos

per semetipsam Veritas admonet, dicens: Estote prudentes sicut serpentes, et simplices sicut columbae. Matth. 10, 16. Quia videlicet in electorum cordibus debet et simplicitatem columbae astutia serpentis acuere, et serpentis astutiam columbae simplicitas temperare: quatenus nec seducti per prudentiam calleant, nec ab intellectus studio ex simplicitate torpescant.

2 At contra admonendi sunt impuri, ut, quam gravis sit, quem cum culpa sustinent, duplicitatis labor, agnoscant. Dum enim deprehendi metuunt, semper improbas defensiones quaerunt, semper pavidis suspicionibus agitantur. Nil autem est ad defendendum puritate tutius, nil ad dicendum veritate facilius. Nam dum fallaciam suam tueri cogitur, duro cor labore fatigatur. Hinc namque scriptum est: Labor labiorum ipsorum operiet eos. Ps. 139, 10. Qui enim nunc implet, tunc operit; quia, cujus nunc animum per blandam inquietudinem exerit, tunc per asperam retributionem premit. Hinc per Jeremiam dicitur: Docuerunt linguam suam loqui mendacium, ut inique agerent, laboraverunt. Jerem. 9, 5. Ac si aperte diceretur: Qui amíci esse veritatis sine labore poterant, ut peccent, laborant: cumque vivere simpliciter renuunt, laboribus exigunt, ut moriantur 3 Nam plerumque in culpa deprehensi, dum quales sint cognosci refugiunt, sese sub fallaciae velamine abscondunt, et hoc quod peccant, quodque jam aperte cernitur, excusare moliuntur; ita ut saepe is, qui corum culpas corripere studet, aspersae falsitatis nebulis seductus pene amisisse se videat, quod de eis jam certum tenebat. Unde recte sub Judaeae specie per Prophetam contra peccantem animam excusantemque se dicitur: Ibi habuit foveam ericius. Isai. 34, 15. Ericii quippe nomine impurae mentis seseque callide defendentis

duplicitas designatur: quia videlicet ericius cum apprehenditur.s eius et caput cernitur, et pedes videntur, et corpus omne conspicitur; sed mox ut apprehensus fuerit, semetipsum in sphaeram colligit, pedes introrsus subtrahit, caput abscondit, et intra tenentis manus totum simul amittitur, quod totum simul ante videbatur. Sic nimirum sic impurae mentes sunt, cum in suis excessibus comprehenduntur. Caput enim ericii cernitur, quia, quo initio ad culpam peccator accesserit, videtur. Pedes ericii conspiciuntur; quia, quibus vestigiis nequitia sit perpetrata, cognoscitur, et tamen adductis repente excusationibus impura mens introrsus pedes colligit, quia cuncta iniquitatis suae vestigia abscondit. Caput subtrahit: quia miris defensionibus nec inchoasse se malum aliquod ostendit. Et quasi sphaera in manu tenentis remanet: quia is, qui corripit, cuncta, quae jam cognoverat, subito amittens involutum intra conscientiam peccatorem tenet, et qui totum jam deprehendendo viderat, tergiversatione pravae defensionis illusus totum pariter ignorat. Foveam ergo habet ericius in reprobis; quia malitiosae mentis duplicitas sese intra se colligens abscondit in tenebris defensionis.

// Audiant impuri, quod scriptum est: Qui ambulat simpliciter, ambulat confidenter. Prov. 10, 9. Fiducia quippe magnae securitatis est simplicitas actionis. Audiant, quod sapientis ore dicitur: Spiritus sanctus disciplinae effugiet fictum. Sap. 1, 5. Audiant, quod Scriptura rursum teste perhibetur: Cum simplicibus sermocinatio ejus. Prov. 3, 32. Deo enim sermocinari, est per illustrationem suae praesentiae humanis mentibus arcana revelare. Cum simplicibus igitur sermocinari dicitur, quia de supernis mysteriis illorum mentes radio suae visitationis illuminat, quos nulla umbra duplicitatis obscurat. Est

autem speciale duplicium malum: quia, dum perversa et duplici actione ceteros fallunt, quasi praestantius ceteris prudentes se esse gloriantur; et quia districtionem retributionis non considerant, de damnis suis miseri exultant. 5 Audiant autem, quomodo super illos Propheta Sophonias vim divinae animadversionis intendat, dicens: Ecce dies Domini venit magnus et horribilis, dies irae, dies illa, dies tenebrarum et caliginis, dies nebulae et turbinis, dies tubae et clangoris super omnes civitates munitas, et super omnes angulos excelsos. Soph. 1, 14. et 15. Quid enim per civitates munitas exprimitur, nisi suspectae mentes et fallaci semper defensione circumdatae, quae, quoties earum culpa corripitur, veritatis ad se jacula non admittunt? Et quid per excelsos angulos (duplex quippe semper est in angulis paries) nisi impura corda signantur? quae, dum veritatis simplicitatem fugiunt, ad semetipsa quodammodo duplicitatis perversitate replicantur, et quod est deterius, apud cogitationes suas in fastu prudentiae ex ipsa se culpa impuritatis extollunt. Dies igitur Domini vindictae atque animadversionis plena super civitates munitas et super excelsos angulos venit, quia ira extremi judicii humana corda et defensionibus contra veritatem clausa destruit, et duplicitatibus involuta dissolvit. Tunc enim munitae civitates cadunt, quia mentes Deo impenetratae damnabuntur. Tunc excelsi anguli corruunt; quia corda, quae se per impuritatis prudentiam erigunt, per justitiae sententiam prosternuntur.

#### CAPUT XII.

### Quomodo admonendi sunt incolumes et aegri.

Aliter admonendi sunt incolumes, atque aliter aegri. Admonendi sunt incolumes, ut salutem corporis exerceant ad salutem mentis; ne, si acceptae incolumitatis gratiam ad usum nequitiae inclinent, dono deteriores fiant, et eo postmodum supplicia graviora mereantur, quo nunc largioribus bonis Dei male uti non metuunt. Admonendi sunt incolumes, ne opportunitatem salutis in perpetuum promerendae despiciant. Scriptum namque est: Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis. 2. Cor. 6, 2. Admonendi sunt, ne placere Deo si, cum possunt. noluerint, cum voluerint, sero non possint. Hinc est enim, quod eos post sapientia deserit, quos prius diutius renuentes vocavit, dicens: Vocavi, et renuistis: extendi manum meam, et non fuit, qui aspiceret: despexistis omne consilium meum, et increpationes meas neglexistis: ego quoque in interitu vestro ridebo, et subsannabo, cum vobis, quod timebatis, advenerit. Prov. 1, 24. etc. Et rursum: Tunc invocabunt me, et non exaudiam; mane consurgent, et non invenient me. Prov. 1, 28.2 Salus itaque corporis quando ad bene operandum accepta despicitur, quanti sit muneris, amissa sentitur. Et infructuose ad ultimum quaeritur, quae congruo concessa tempore utiliter non habetur. Unde bene per Salomonem rursum dicitur: Ne des alienis honorem tuum, et annos tuos crudeli: ne forte impleantur extranei viribus tuis, et labores tui sint in domo aliena, et gemas in novissimis, quando consumseris carnes et corpus tuum. Prov. 5, 9-11. Qui namque

alieni a nobis sunt, nisi maligni spiritus, qui a coelestis sunt patriae sorte separati? Quis vero honor noster est, nisi quia in luteis corporibus conditi ad Conditoris tamen nostri sumus imaginem et similitudinem creati? Vel quis alius crudelis est, nisi ille angelus apostata, qui et semetipsum poena mortis superbiendo perculit, et inferre mortem humano generi etiam perditus non pepercit? Honorem itaque suum alienis dat, qui ad Dei imaginem et similitudinem conditus vitae suae tempora malignorum spirituum voluptatibus administrat. Annos etiam suos crudeli tradit, qui ad voluntatem male dominantis adversarii accepta vivendi spatia expendit. Ubi bene subditur: Ne forte impleantur extranei viribus tuis, et labores tui sint in domo aliena. 3 Quisquis enim per acceptam valetudinem corporis, per tributam sibi sapientiam mentis non exercendis virtutibus, sed perpetrandis vitiis elaborat, nequaquam suis viribus suam domum, sed extraneorum habitacula, id est, immundorum spirituum facta multiplicat, nimirum vel luxuriando vel superbiendo agens, ut etiam se addito, perditorum numerus crescat. Bene autem subditur: Et gemas in novissimis, quando consumseris carnes et corpus tuum. Plerumque enim accepta salus carnis per vitia expenditur; sed cum repente subtrahitur, cum molestiis caro atteritur, cum jam egredi anima urgetur; diu male habita quasi ad bene vivendum salus amissa requiritur. Et tunc gemunt homines, quod Deo servire noluerunt, quando damna negligentiae suae recuperare serviendo nequaquam possunt. Unde alias dicitur: Cum occideret eos, tunc requirebant eum. Ps. 77, 34.

A Ad contra admonendi sunt aegri, ut eo se filios De sentiant, quo illos disciplinae flagella castigant. Nisi enim

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

correctis haereditatem dare disponeret, erudire eos per molestias non curaret. Hinc namque ad Johannem Dominus per Angelum dicit: Ego quos amo, arquo et castigo. Apoc. 3, 19. Hinc rursum scriptum est: Fili mi, noli negligere disciplinam Domini, neque fatigeris, cum ab eo argueris. Quem enim diligit Dominus, castigat; flagellat autem omnem filium, quem recipit. Prov. 3, 11., Hebr. 12, 5. et 6. Hinc Psalmista ait: Multae tribulationes justorum, et de omnibus his liberavit eos Dominus. Ps. 33, 20.5 Hinc quoque beatus Job in dolore exclamans, ait: Si justus fuero, non levabo caput, saturatus afflictione et miseria. Job. 10, 15. Dicendum est aegris, ut, si coelestem patriam suam credunt, necessario in hac labores velut in aliena patiantur. Hinc est enim, quod lapides extra tunsi sunt, ut in constructione templi Domini absque mallei sonitu ponerentur; quia videlicet nunc foris per flagella tundimur, ut intus in templum Dei postmodum sine disciplinae percussione disponamur: quatenus quidquid in nobis est superfluum, modo percussio resecet, et tunc sola nos in aedificio concordia caritatis liget. Admonendi sunt aegri, ut considerent pro percipiendis terrenis haereditatibus quam dura carnales filios disciplinae flagella castigent. Quae ergo nobis divinae correptionis poena gravis est, per quam et numquam amittenda haereditas percipitur, et semper mansura supplicia vitantur? Hinc etenim Paulus ait: Patres quidem carnis nostrae habuimus eruditores, et reverebamur eos; non multo magis obtemperabimus patri spirituum, et vivemus? Et illi quidem in tempore paucorum dierum secundum voluntatem suam erudiebant nos; hic autem ad id quod utile est in recipiendo sanctificationem ejus. Hebr. 12, 9, et 10.

X

7 Admonendi sunt aegri, ut considerent, quanta salus cor- X dis sit molestia corporalis, quae ad cognitionem sui mentem revocat, et, quam plerumque salus abjicit, infirmitatis memoriam reformat: ut animus, qui extra se in elationem ducitur, cui sit conditioni subditus, ex percussa, quam sustinet, carne memoretur. Quod recte per Balaam (si tamen vocem Dei subsequi obediendo voluisset) in ipsa ejus itineris retardatione signatur. Balaam namque pervenire ad propositum tendit, sed ejus votum animal, cui praesidet, praepedit. Num. 22. 23. etc. Prohibitione quippe immorata asina Angelum videt, quem humana mens non videt; quia plerumque caro per molestias tarda flagello suo menti Deum indicat, quem mens ipsa carni praesidens non videbat, ita ut anxietatem spiritus proficere in hoc mundo cupientis, velut iter tendentis impediat, donec ei invisibilem, qui sibi obviat, innotescat. Unde et bene per Petrum dicitur: Correptionem habuit suae vesaniae subjugale mutum, quod in hominis voce loquens prohibuit Prophetae insipientiam. 2. Petr. 2, 15. Insanus quippe homo a subjugali muto corripitur, quando elata mens humilitatis bonum, quod tenere debeat, ab afflicta carne memoratur. Sed hujus correptionis donum idcirco Balaam non obtinuit, quia ad maledicendum pergens vocem, non mentem mutavit. Admonendi sunt aecri. × ut considerent, quanti sit muneris molestia corporalis, quae et admissa peccata diluit, et ea, quae admitti poterant, compescit: quae sumta ab exterioribus plagis concussae menti poenitentiae vulnera infligit. Unde scriptum est: Livor vulneris abstergit mala, et plagae in secretioribus ventris. Prov. 20, 30. Mala enim livor vulneris abstergit, quia flagellorum dolor 🖷 cogitatas vel perpetratas nequitias diluit. Solet vero ventris appellatione

mens accipi; quia sicut venter consumit escas, ita mens pertractando excoguit curas. Quia enim venter mens dicitur, ea sententia docetur, qua scriptum est: Lucerna Domini spiraculum hominis, quae investigat omnia secreta ventris. Prov. 20, 27. Ac si diceret: Divini afflatus illuminatio, cum in mentem hominis venerit, eam sibimetipsi illuminans ostendit, quae ante Spiritus sancti adventum cogitationes pravas et portare poterat, et pensare nesciebat. Livor ergo vulneris abstergit mala, et plagae in secretioribus ventris: quia cum exterius percutimur, ad peccatorum nostrorum memoriam taciti afflictique revocamur, atque ante oculos nostros cuncta, quae a nobis sunt male gesta, reducimus, et per hoc, quod foris patimur, magis intus, quod fecimus, dolemus. Unde fit, ut inter aperta vulnera corporis amplius nos abluat plaga secreta ventris, quia sanat nequitias pravi operis occultum vulnus doloris.

Admonendi sunt aegri, quatenus patientiae virtutem servent, ut incessanter, quanta Redemtor noster ab his, quos creaverat, pertulit mala, considerent: quod tot abjecta convictorum probra sustinuit: quod de manu antiqui hostis captivorum animas quotidie rapiens insultantium alapas accepit: quod aqua salutis nos diluens a perfidorum sputis faciem non abscondit: quod advocatione sua nos ab aeternis suppliciis liberans tacitus flagella toleravit: quod inter Angelorum choros perennes nobis honores tribuens colaphos pertulit: quod a peccatorum nos punctionibus salvans spinis caput supponere non recusavit: quod aeterna nos dulcedine inebrians in siti sua fellis amaritudinem accepit: quod, qui pro nobis Patrem, quamvis divinitate esset aequalis adoravit, sub irrisione adoratus tacuit: quod vitam mortuis praeparans usque ad mortem ipse

vita pervenit. Cur itaque asperum creditur, ut a Deo homo toleret flagella pro malis, si tanta Deus ab hominibus pertulit mala pro bonis? Aut quis sana intelligentia de percussione sua ingratus existat, si ipse hinc sine flagello non exiit, qui hic sine peccato vixit?

# CAPUT XIII.

## Quomodo admonendi, qui flagella metuunt, . et qui contemnunt.

Aliter admonendi sunt, qui flagella metuunt, et propterea innocenter vivunt; atque aliter admonendi sunt, qui sic in iniquitate duruerunt, ut neque per flagella corrigantur. Dicendum namque est flagella timentibus, ut et bona temporalia nequaquam pro magno desiderent, quae adesse etiam pravis vident, et mala praesentia nequaquam velut intolerabilia fugiant, quibus hic plerumque etiam bonos affici non ignorant. Admonendi sunt, ut, și malis veraciter carere desiderant, aeterna supplicia perhorrescant, neque in hoc suppliciorum timore remaneant, sed ad amoris gratiam nutrimento caritatis excrescant. Scriptum quippe est: Perfecta caritas foras mittit timorem. 1. Johan. 4, 18. Et rursum scriptum est: Non accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed spiritum adoptionis filiorum, in quo clamamus, Abba pater. Rom. 8, 15. Unde idem doctor iterum dicit: Ubi spiritus Domini, ibi libertas. 2. Cor. 3, 17. Si ergo adhuc a prava actione formidata poena prohibet, profecto formidantis animum nulla spiritus libertas tenet. poenam non metueret, culpam procul de perpetraret. Ignorat itaque mens gratiam libertatis, quam ligat servitus timoris. Bona enim pro semetipsis amanda sunt, et

non poenis compellentibus exequenda. Nam qui propterea bona facit, quia tormentorum mala metuit, vult non esse, quod metuat, ut audenter illicita committat. Unde luce clarius constat, quod coram Deo innocentia amittitur, ante cujus oculos desiderio peccatur.

2 At contra hi, quos ab iniquitatibus nec flagella compescunt, tanto acriori invectione feriendi sunt, quanto majori insensibilitate duruerunt. Plerumque enim sine dedignatione dedignandi sunt, sine desperatione desperandi; ita dumtaxat, ut et ostensa desperatio formidinem incutiat, et subjuncta admonitio ad spem reducat. Districte itaque contra illos divinae sententiae proferendae sunt, ut ad cognitionem sui considerata aeterna animadversione revocentur. Audiant enim in se impletum esse, quod scriptum est: Si contuderis stultum in pila, quasi ptisanas feriente desuper pilo, non auferetur ab eo stultitia ejus. Prov. 27, 22. Contra hos Propheta Domino conqueritur, dicens: Attrivisti eos, et renuerunt accipere disciplinam. Jer. 5, 3. Hinc est, quod Dominus dicit: Interfeci et perdidi populum istum, et tamen a viis suis non sunt reversi. Jer. 15, 7. Hinc rursum ait: Populus non est reversus ad percutientem se. Isai. 9, 13. Hinc voce flagellantium Propheta conqueritur, dicens: Curavimus Babylonem, et non est sanata. Jer. 51, 9. Babylon quippe curatur, nec tamen ad sanitatem reducitur, quando mens in prava actione confusa verba correptionis audit, flagella correptionis percipit, et tamen ad recta salutis itinera redire contemnit. 3 Hinc captivo Israelitico populo, nec tamen ab iniquitate converso Dominus exprobat, dicens: Versa est mihi domus Israel in scoriam: Omnes isti aes, et stannum, et ferrum, et plumbum in medio fornacis. Ezech. 22, 18. Ac si

aperte dicat: Purgare eos per ignem tribulationis volui, et argentum illos vel aurum fieri quaesivi, sed in fornace mihi in aes, stannum! et ferrum, et plumbum versi sunt: quia non ad virtutem, sed ad vitia etiam in tribulatione proruperunt. Aes quippe dum percutitur, amplius metallis ceteris sonitum reddit. Qui igitur in percussione positus erumpit ad sonitum murmurationis, in aes versus est in medio fornacis. Stannum vero cum ex arte componitur, argenti speciem mentitur. Qui ergo simulationis vitio non caret in tribulatione, stannum factus est in fornace. Ferro autem utitur, qui vitae proximi insidiatur. Ferrum itaque in fornace est, qui nocendi malitiam non amittit in tribulatione. Plumbum quoque ceteris metallis est gravius. In fornace ergo plumbum invenitur, qui sic peccati sui pondere premitur, ut etiam in tribulatione positus a terrenis desideriis non levetur. Hinc rursum scriptum est: Multo labore sudatum est, et non exivit de ea nimia rubigo ejus, neque per ignem. Ezech. 24, 12. Ignem quippe nobis tribulationis admovet, ut in nobis rubiginem vitiorum purget; sed nec per ignem rubiginem amittimus, quando et inter flagella vitio non caremus. Hinc Propheta iterum dicit: Frustra conflavit conflator: malitiae eorum non sunt consumptae. Jer. 6, 29.

"A Sciendum vero est, quod nonnunquam cum inter flagellorum duritiam remanent incorrecti, dulci sunt admonitione mulcendi. Quos enim cruciamenta non corrigunt, nonnunquam ab iniquis actionibus lenia blandimenta compescunt; quia et plerumque aegros, quos fortis purgamentorum potio curare non valuit, ad salutem pristinam tepens aqua revocavit, et nonnulla vulnera, quae curari incisione nequeunt, fomentis olei sanantur. Et durus adamas incisionem ferri minime recipit, sed leni hircorum sanguine mollescit.

# Cap XXXVIII. CAPUT XIV.

#### Quomodo admonendi taelturni et verbosi.

Aliter admonendi sunt nimis taciti, atque aliter multiloquio vacantes. Insinuari namque nimis tacitis debet, quia, dum quaedam vitia incaute fugiunt, occulte deterioribus implicantur. Nam saepe linguam quia immoderatius frenant, in corde gravius multiloquium tolerant: ut eo plus cogitationes in mente ferveant, quo illas violenta custodia indiscreti silentii angustat. Quae plerumque tanto latius diffluunt, quanto se esse securius aestimant, quia foris a reprehensoribus non videntur. Unde nonnunquam mens in superbiam extollitur, et, quos loquentes audit, quasi infirmos despicit. Cumque os corporis claudit, quantum se vitiis superbiendo aperiat, non agnoscit. Linguam etenim premit, mentem elevat, et cum suam nequitiam minime considerat, tanto apud se cunctos liberius, quanto y et secretius, accusat. 2Admonendi sunt igitur nimis taciti, ut scire sollicite studeant, non solum quales foris ostendere, sed etiam quales se debeant intus exhibere, ut plus ex cogitationibus occultum judicium, quam ex sermonibus reprehensionem metuant proximorum. Scriptum nam-, que est: Fili mi, attende sapientiam meam, et prudentiae meae inclina aurem tuam, ut custodias cogitationes. Prov. 5, 1. Nil quippe in nobis est corde fugacius, quod a nobis toties recedit, quoties per pravas cogitationes defluit. Hinc etenim Psalmista ait: Cor meum dereliquit me. Ps. 39, 13. Hinc ad semetipsum rediens, ait: Invenit servus tuus cor suum, ut oraret te.

- 2. Reg. 7, 27. Cum ergo cogitatio per custodiam restringitur, cor, quod fugere consuevit, invenitur.
- 3 Plerumque autem nimis taciti cum nonnulla injusta patiuntur, eo in acriorem dolorem prodeunt, quo ea, quat sustinent, non loquuntur. Nam si illatas molestias tranquille lingua diceret, a conscientía dolor emanaret. Vulnera enim clausa plus cruciant. Nam cum putredo, quae interius fervet, ejicitur, ad salutem dolor aperitur. igitur debent, qui plus, quam expedit, tacent, ne inter molesta, quae tolerant, dum linguam tenent, vim doloris exaggerent. 4Admonendi sunt enim, ut, si proximos sicut se diligunt, minime illis taceant, unde eos juste reprehendunt. Vocis enim medicamine utrorumque saluti concurritur, dum et ab illo, qui infert, actio prava compescitur, et ab hoc, qui sustinet, doloris fervor vulnere aperto temperatur. Qui enim proximorum mala respiciunt, et tamen in silentio linguam premunt, quasi conspectis vulneribus usum medicaminis subtrahunt, et eo mortis auctores fiunt, quo virus, quod poterant, curare noluerunt. 5 Lingua itaque discrete frenanda est, non insolubiliter obliganda. Scriptum namque est: Sapiens tacebit usque ad tempus, Eccli. 20, 7.: ut nimirum, cum opportunum con-' siderat, postposita censura silentii loquendo, quae congruunt, in usum se utilitatis impendat. Et rursum scriptum est: Tempus tacendi, et tempus loquendi. Eccli. 3, 7. Discrete quippe vicissitudinum pensanda sunt tempora, ne aut, cum restringi lingua debet, per verba inutiliter defluat: aut, cum loqui utiliter potest, semetipsam pigre restringat. Quod bene Psalmista considerans, dicit: Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostium circumstantiae labiis meis. Ps. 140, 3. Non enim poni ori suo parietem, sed ostium petit, quod videlicet aperitur et claudi-

tur. Unde et nobis caute discendum est, quatenus os discretum et congruo tempore vox aperiat, et rursum congruo taciturnitas claudat.

- b At contra admonendi sunt multiloquio vacantes, ut vigilanter aspiciant, a quanto rectitudinis statu depereunt, dum per multiplicia verba dilabuntur. Humana etenim mens aquae more circumclusa ad superiora colligitur, quia illud repetit, unde descendit, et relaxata deperit, quia se per infima inutiliter spargit. Quot enim supervacuis verbis a silentii sui censura dissipatur, quasi tot
  - vacuis verbis a silentii sui censura dissipatur, quasi tot
    rivis extra se ducitur. Unde et redire interius ad sui
    cognitionem non sufficit, quia per multiloquium sparsa
    a secreto se intimae considerationis excludit. Totam vero
    se insidiantis hostis vulneribus detegit: quia nulla munitione custodiae circumcludit. Unde scriptum est: Sicut
    urbs patens et absque murorum ambitu, ita vir, qui
    non potest in loquendo cohibere spiritum suum. Prov.
    25, 28. Quia enim murum silentii non habet, patet inimici jaculis civitas mentis, et cum se per verba extra
    semetipsam ejicit, apertam se adversario ostendit. Quam
    tanto ille sine labore superat, quanto et ipsa, quae vincitur, contra semetipsam per multiloquium pugnat.
  - Plerumque autem, quia per quosdam gradus desidiosa mens in lapsum casus impellitur, dum otiosa cavere verba negligimus, ad noxia pervenimus: ut prius loqui aliena libeat, postmodum detractionibus eorum vitam, de quibus loquitur, mordeat, ad extremum vero usque ad apertas lingua contumelias erumpat. Himc seminantur stimuli, oriuntur rixae, accenduntur faces odiorum, pax extinguitur cordium. Unde bene per Salomonem dicitur: Qui dimittit aquam, caput est jurgiorum. Prov. 17, 14. Aquam quippe dimittere, est linguam in fluxum eloquii

relaxare. Quo contra in bona etiam parte iterum dicitur: Aqua profunda verba ex ore viri. Prov. 18, 4. Qui ergo dimittit aquam, caput est jurgiorum: quia, qui linguam non refrenat, concordiam dissipat. Unde e diverso scriptum est: Qui imponit stulto silentium, iras mitigat. Prov. 26, 10. Quod autem multiloquio guisque & serviens rectitudinem justitiae tenere nequaquam possit, testatur Propheta, qui ait: Vir linguosus non dirigetur super terram. Ps. 139, 12. Hinc quoque Salomon iterum dicit: In multiloquio non deerit peccatum. Prov. 10, 19. Hinc Isaias ait: Cultus justitiae silentium. Isai. 32, 17.: videlicet indicans, quia mentis justitia desolatur, quando ab immoderata locutione non parcitur. Hinc Jacobus ait: Siquis putat se religiosum esse non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio. Jacob. 1, 26. Hinc rursum ait: Sit omnis homo velox ad audiendum, tardus qutem ad loquendum. Jacob. 1, 19. Hinc iterum, linguae vim definiens, adjungit: Inquietum malum, plena veneno mortifero. Jacob. 3, 8. Hinc per semetipsam nos Veritas admonet, dicens: Omne verbum otiosum, quod locuti fuerint homines, reddent de eo rationem in die judicii. Matth. 12, 36. Otiosum quippet verbum est, quod aut ratione justae necessitatis, aut intentione piae utilitatis caret. Si ergo de otioso sermone ratio exigitur, pensemus, quae poena multiloquium maneat, in quo etiam per noxia verba peccatur.

### CAPUT XV.

#### Quomodo admonendi pigri et praecipites.

Aliter admonendi sunt pigri, atque aliter praecipites. Illi namque suadendi sunt, ne agenda bona, dum diffe-

runt, amittant: isti vero admonendi sunt, ne, dum bonorum tempus incaute festinando praeveniunt, eorum merita immutent. Pigris itaque intimandum est, quod saepe, dum opportune agere, quae possumus, nolumus, paulo post, cum volumus, non valemus. Ipsa quippe mentis desidia, dum congruo fervore non accenditur, a bonorum desiderio funditus convalescente furtim torpore mactatur. Unde aperte per Salomonem dicitur: Piaredo immittit soporem. Prov. 19, 15. Piger enim recte sentiendo quasi vigilat, quamvis nil operando torpescat. Sed pigredo soporem immittere dicitur; quia paulisper etiam recte sentiendi vigilantia amittitur, dum a bene operandi studio cessatur. Ubi recte subjungitur: Et anima dissoluta esuriet. Prov. 19, 15. Nam quia se ad superiora stringendo non dirigit, neglectam se inferius per desideria expandit, et dum studiorum sublimium vigore non constringitur, cupiditatis infimae fame sauciatur: ut, quo se per disciplinam ligare dissimulat, eo se esuriens per voluptatum desideria spargat. Hinc ab eodem rursus Salomone scribitur: In desideriis est omnis otiosus. Prov. 21, 26. Hinc ipsa Veritate praedicante, uno quidem exeunte spiritu munda domus dicitur, sed multiplicius redeunte dum vacat occupatur. Matth 12, 44. et 45.2 Plerumque piger, dum necessaria agere negligit, quaedam sibi difficilia opponit, quaedam vero incaute formidat, et dum quasi invenit, quod velut juste metuat, ostendit, quod in otio quasi non injuste torpescat. Cui recte per Salomonem dicitur: Propter frigus piger arare holdit: mendicabit ergo aestate, et non dabitur ei. Prov. 20, 4. Propter frigus quippe piger non arat, dum desidiae torpore constrictus agere, quae debet, bona dissimulat. Propter frigus piger non arat, dum parva ex adverso mala metuit, et operari maxima praetermittit. Bene autem dicitur: Mendicabit gestate, et non dabitur ei. Qui enim nunc in bonis operibus non exsudat, cum sol judicii ferventior apparuerit, quia frustra regni aditum postulat, nil accipiens aestate mendicat. Bene huic per eumdem Salomonem rursum dicitur: Qui observat ventum, non seminat, et qui considerat nubes, numquam metit. Eccli. 11, 4. Quid enim per ventum, nisi malignorum spirituum tentatio exprimitur? Et quid per nubes, quae moventur a vento, nisi adversitates pravorum hominum designantur? A ventis videlicet impelluntur nubes, quia immundorum spirituum afflatu pravi excitantur homines. Qui ergo observat ventum, non seminat, et qui considerat nubes, numquam metit: quia, quisquis tentationem malignorum spirituum, quisquis persecutionem pravorum hominum metuit, neque nunc grana boni operis seminat, neque tunc manipulos sanctae retributionis setat.

At contra, praecipites dum bonorum actuum praeveniunt tempus, meritum pervertunt, et saepe in malis corruunt, dum bona minime discernunt. Qui nequaquam, quae quando agant, inspiciunt, sed plerumque acta, quia ita non debuerunt agere, cognoscunt. Quibus sub auditoris specie recte apud Salomonem dicitur: Fili, sine consilio nihil facias, et post factum non poenitebis. Eccli. 32, 24. Et rursum: Palpebrae tuae praecedant gressus tuos. Prov. 4, 25. Palpebrae quippe gressus praecedunt, cum operationem nostram consilia recta praeveniunt. Qui enim negligit considerando praevidere, quod facit, gressus tendit, oculos claudit, pergendo iter conficit, sed praevidendo sibimetipsi non antecedit, atque idcirco citius corruit, quia, quo pedem operis ponere debeat, per palpebram consilii non attendit.



### Cap. XL Caput XVI.

#### Quomodo admonendi mansueti et iracundi.

Aliter admonendi sunt mansueti, atque aliter iracundi. Nonnunquam enim mansueti, cum praesunt, vicinum et quasi juxta positum torporem desidiae patiuntur. Et plerumque nimia resolutione lenitatis, ultra quam necesse est, vigorem districtionis emolliunt. At contra iracundi cum regiminum loca percipiunt, quo impellente ira in mentis vesaniam devolvuntur, eo etiam subditorum vitam dissipata quietis tranquillitate confundunt. Quos cum furor agit in praeceps, ignorant, quidquid irati faciunt, ignorant, quidquid a semetipsis patiuntur irati. Nonnunquam vero, quod est gravius, irae suae stimulum justitiae zelum putant. Et cum vitium virtus creditur, sine metu culna cumulatur. Z Saepe ergo mansueti dissolutionis torpescunt taedio: saepe iracundi rectitudinis falluntur zelo. Illorum itaque virtuti vitium latenter adjungitur: his autem suum vitium quasi virtus fervens videtur. Admonendi sunt igitur illi, ut fugiant, quod juxta ipsos est: isti, quod in ipsis est, attendant: illi, quod non habent, discernant: isti, quod habent. Amplectantur mansueti sollicitudinem, damnent iracundi perturbationem. Admonendi sunt mansueti, ut habere etiam aemulationem justitiae studeant: admonendi sunt iracundi, ut aemulationi, quam se habere existimant, mansuetudinem subjungant. Idcirco namque Spiritus sanctus in columba nobis est et in igne monstratus, quia videlicet omnes, quos implet, et columbae simplicitate mansuetos, et igne zeli ardentes exhibet. 3 Nequaquam ergo sancto Spiritu plenus est, qui aut in tranquillitate mansuetudinis fervorem aemulationis deserit, aut rursum in aemulationis ardore virtutem mansuetudinis

amittit. Ouod fortasse melius ostendimus, si in medium Pauli magisterium proferamus, qui duobus discipulis et non diversa caritate praeditis, diversa tamen adjutoria praedicationis impendit. Timotheum namque admonens ait: Argue, obsecra, increpa in omni patientia et doctrina. 2. Tim. 4, 2. Titum quoque admonet dicens à Haec loquere, et exhortare, et arque cum omni imperio. Quid est, quod doctrinam suam tanta arte dispensat, ut in exhibenda hac alteri imperium, atque alteri patientiam proponat, nisi quod mansuetioris spiritus Titum, et paulo ferventioris vidit esse Timotheum? per aemulationis studium inflammat, hunc per lenitatem patientiae temperat. Illi, quod deest, jungit, huic, quod superest, subtrahit. Illum stimulo impellere nititur, hunc freno moderatur. Magnus quippe susceptae Ecclesiae colonus alios palmites, ut crescere debeant, rigat; alios, cum plus justo crescere conspicit, resecat: ne aut non crescendo non ferant fructus, aut immoderate crescendo, quos protulerint, amittant. 4Sed longe alia est ira, quae sub aemulationis specie subripit, alia, quae turbatum cor et sine justitiae praetextu confundit. Illa enim in hoc. quod debet, inordinate extenditur; haec autem semper in his, quae non debet, inflammatur. Sciendum quippe est, quia in hoc ab impatientibus iracundi differunt, quod illi ab aliis illata non tolerant, isti autem etiam, quae tolerentur, important. Nam iracundi saepe etiam se declinantes insequentur, rixae occasionem commovent, labore contentionis gaudent; quos tamen melius corrigimus, si in ipsa irae suae commotione declinamus. Perturbati quippe quid audiant ignorant, sed ad se reducti tanto liberius exhortationis verba recipiunt, quanto se tranquillius toleratos erubescunt. Menti autem furore ebriae omne rectum,

quod dicitur, perversum videtur. Unde et Nabal ebrio culpam suam Abigail laudabiliter tacuit, quam digesto vino laudabiliter dixit. 1. Reg. 25, 37. Idcirco enim malum, quod fecerat, cognoscere potuit, quia hoc ebrius non audivit.

5 Cum vero ita iracundi alios impetunt, ut declinari omnino non possint, non aperta exprobratione, sed sub quadam sunt cautela reverentiae parcendo feriendi. Quod melius ostendimus, si Abner factum ad medium deducamus. Hunc quippe cum Asaël vi incautae praecipitationis impeteret, scriptum est: Locutus est Abner ad Asaël, dicens: Recede, noli me persequi, ne compellar confodere te in terram. Qui audire contemsit, et noluit declinare. Percussit ergo eum Abner aversa hasta in inguine, et transfodit eum, et mortuus est. 2. Reg. 1, 22. et 23. Cujus enim Asael typum tenuit, nisi eorum, quos vehementer arripiens furor in praeceps ducit? in eodem furoris impetu tanto caute declinandi sunt, quanto et insane rapiuntur. Unde et Abner, qui nostro sermone patris lucerna dicitur, fugit: quia doctorum lingua, quae supernum Dei lumen indicat, cum per abrupta furoris mentem cujuspiam ferri conspicit, cumque contra irascentem dissimulat verborum jacula reddere, quasi persequentem non vult ferire. Sed cum iracundi nulla consideratione se mitigant, et quasi Asaël persequi et insanire non cessant; necesse est, ut hi, qui furentes conantur reprimere, nequaquam se in furore erigant, sed quidquid est tranquillitatis ostendant; quaedam vero subtiliter proferant, in quibus ex obliquo furentis animum pungant. Unde et Abner cum contra persequentem substitit, non eum recta, sed aversa hasta transforavit. Ex mucrone quippe percutere, est impetu apertae increpationis obviare.

Aversa vero hasta persequentem ferire, est furentem tranquille ex quibusdam tangere, et quasi parcendo superare. Asaël autem protinus occumbit, quia commotae mentes, dum et parci sibi sentiunt, et tamen responsorum ratione in intimis sub tranquillitate tanguntur, ab eo, quod se erexerant, statim cadunt. Qui ergo a fervoris sui impetu sub lenitatis percussione resiliunt, quasi sine ferro moriuntur.

#### CAPUT XVII.

#### Quomodo admonendi humiles et elati.

Aliter admonendi sunt humiles, atque aliter elati. Illis insinuandum est, quam sit vera excellentia, quam sperando tenent: istis vero intimandum est, quam sit nulla temporalis gloria, quam et amplectentes non tenent. Audiant humiles, quam sint-aeterna, quae appetunt, quam transitoria, quae contemnunt: audiant elati, quam sint transitoria, quae ambiunt, quam aeterna, quae perdunt. Audiant humiles ex magistra voce Veritatis: Omnis, qui se humiliat, exaltabitur, Luc. 18, 14.; audiant elati: Omnis, qui se exaltat, humiliabitur. Luc. 18, 14. Audiant humiles: Gloriam praecedit humilitas, Prov. 15, 33.; audiant elati: Ante ruinam exaltatur spiritus. Prov. 16, 18. Audiant humiles: Ad quem respiciam, nisi ad humilem et quietum, et trementem sermones meos? Isai. 66, 2.; audiant elati: Quid superbit terra et cinis? Eccli. 10, 9. Audiant humiles: Deus humilia respicit; audiant elati: Et alta a longe cognoscit. Ps. 137, 6. Audiant humiles, quia filius hominis non venit ministrari, sed ministrare, Matth. 20, 28.: audiant elati, quia initium omnis peccati superbia est. Eccli. 10, 15. Audiant humiles, quia Redemtor noster humiliavit semetipsum, factus obediens usque ad mortem, Phil. 2, 8.; audiant elati, quod de eorum capite scriptum est: Ipse est rex super universos filios superbiae. Job. 41, 25. Occasio igitur perditionis nostrae facta est superbia diaboli, et argumentum redemtionis nostrae inventa est humilitas Dei. Hostis enim noster inter omnia conditus voluit videri supra omnia elatus: Redemtor autem noster magnus, manens super omnia fieri inter omnia dignatus est parvus.

Dicatur ergo humilibus, quia dum se dejiciunt, ad Dei similitudinem ascendunt: dicatur elatis, quia dum se erigunt, in apostatae angeli imitationem cadunt. Quid itaque elatione dejectius, quae, dum supra se tenditur, ab altitudine verae celsitudinis elongatur? Et quid humilitate sublimius, quae, dum se in ima deprimit, auctori suo manenti super summa conjungit? Est tamen aliud, quod in eis debeat caute pensari: quia saepe quidam humilitatis decipiuntur specie, quidam vero elationis suae ignoratione falluntur. Nam plerumque nonnullis, qui sibi humiles videntur, is, qui hominibus deferri non debet, conjunctus est timor; plerumque vero elatos comitari solet liberae vocis assertio. Et cum quaedam increpanda sunt vitia, illi reticent ex timore, et tamen tacere se aestimant ex humilitate: isti loquuntur per impatientiam elationis, et tamen se credunt loqui per libertatem rectitudinis. Illos, ut perversa non increpent, sub specie humilitatis premit culpa formidinis: istos ad increpanda, quae non debent, aut magis increpanda, quam debent, sub imagine libertatis effrenatio impellit tumoris. Unde et elati admonendi sunt, ne plus, quam decet, sint liberi, et humiles admonendi sunt, ne plus, quam expedit, sint subjecti: ne aut illi defensionem justitiae vertant in exercitationem su-

perbiae; aut isti, cum student plus, quam necesse est, hominibus subjici, compellantur corum etiam vitia venerari. Considerandum vero est, quod plerumque elatos utilius corripimus, si eorum correptionibus quaedam laudum fomenta misceamus. Inferenda namque illis sunt aut alia bona, quae in ipsis sunt, aut dicendum certe, quae poterant esse, si non sunt, et tunc demum resecanda sunt mala, quae nobis displicent, cum prius ad audiendum eorum placabilem mentem fecerint praemissa bona, quae placent. Nam et equos indomitos blanda prius manu tangimus, ut eos nobis plenius postmodum etiam per flagella subigamus. Et amaro pigmentorum poculo mellis dulcedo adjungitur, ne ea, quae saluți profutura est, in ipso gustu aspera amaritudo sentiatur: dum vero gustus per dulcedinem fallitur, humor mortiferus per amaritudinem vacuatur. Ipsa ergo in elatis invectionis exordia permixta sunt laude temperanda, ut dum admittunt favores, quos diligunt, etiam correptiones recipiant, quas oderunt.

Mus, si profectum eorum nobis potius, quam illis, profuturum dicamus, si eorum meliorationem nobis magis, quam sibi, impendi postulemus. Facile enim ad bonum elatio flectitur, si et aliis ejus inflexio prodesse credatur. Unde Moyses, qui regente se Deo deserti iter aerea columna duce pergebat, cum Hobab cognatum suum a gentilitatis conversatione vellet educere, et omnipotentis Dei dominio subjugare, ait: Proficiscimur ad locum, quem Dominus daturus est nobis: veni nobiscum, ut bene facciamus tibi; quia Dominus bona promisit Israeli. Cui cum respondisset ille: Non vadam tecum, sed revertar in terram meam, in qua natus sum; illico adjunxit: Noli nos relinquere; tu enim nosti, in

¥

quibus locis per desertum castra ponere debeamus, et eris ductor noster. Num. 10, 29. etc. Neque enime Moysi mentem ignorantia itineris angustabat, quem et ad prophetiae scientiam cognitio divinitatis expanderat, quem columna exterius pracibat, quem de cunctis interius per conversationem cum Deo sedulam locutio familiaris instruebat. Sed videlicet vir providus elato auditori colloquens solatium petivit, ut daret; ducem requirebat in via, ut dux ei fieri potuisset ad vitam. Egit itaque, ut superbus auditor voci ad meliora suadenti eo magis fieret devotus, quó putaretur necessarius, et unde se exhortatorem suum praecedere crederet, inde se sub verbis exhortantis inclinaret.

# Caper XVIII.

### Quomodo admonendi pertinaces et inconstantes.

Aliter admonendi sunt pertinaces, atque aliter inconstantes. Illis dicendum est, quod plus de se, quam sunt, sentiunt, et idcirco alienis consiliis non acquiescunt: istis vero intimandum est, quod valde se despicientes negligunt, et ideo levitate cogitationum a suo judicio per temporum momenta flectuntur. Illis dicendum est, quia nisi meliores se ceteris aestimarent, nequaquam cunctorum consilia suae deliberationi postponerent: istis dicendum est, quia, si hoc, quod sunt, utcumque attenderent, nequaquam eos per tot varietatis latera mutabilitatis aura versaret. Illis per Paulum dicitur: Nolite prudentes esse apud vosmetipsos, Rom. 12, 16.: at contra isti, audiunt: Non circumferamur omni vento doctrinae. Ephes. 4, 14. De illis per Salomonem dicitur: Comedent fructus viae suae, suisque consiliis saturabuntur, Prov.

1, 31.: de istis autem ab eo rursus scribitur: Cor stultorum dissimile erit. Prov. 15, 7. Cor quippe sapientum sibimetipsi semper est simile; quia, dum rectis persuasionibus acquiescit, constanter se in bono opere dirigit. Cor vero stultorum dissimile est; quia, dum mutabilitate se varium exhibet, numquam id, quod fuerat,
manet. Et quia quaedam vitia sicut ex semetipsis gignunt
alia, ita ex aliis oriuntati i spiendum summopere est, quod
tunc ea corripiendo melius tergimus, cum ab ipso amaritudinis suae fonte siccamus. Pertinacia quippe ex superbia, inconstantia vero ex levitate generatur.

Admonendi igitur sunt pertinaces, ut elationem suae cogitationis agnoscant, et semetipsos vincere studeant; ne dum rectis aliorum suasionibus foris superari despiciunt, intus a superbia captivi teneantur. Admonendi sunt, ut solerter aspiciant, quia filius hominis, cui una semper cum Patre voluntas est, ut exemplum nobis frangendae nostrae voluntatis praebeat, dicit: Non quaero voluntatem meam, sed voluntatem ejus, qui misit me, Patris. Johan. 5, 30. Qui ut hujus adhuc virtutis gratiam commendaret, servaturum se hoc in extremo judicio praemisit, dicens: Ego a me ipso non possum facere quidquam, sed sicut audio, judico. Johan. 5, 30. Qua itaque conscientia dedignatur homo alienae voluntati acquiescere, quando Dei et hominis filius, cum virtutis suae 🧣 gloriam venit ostendere, testatur se non a semetipso judicare?

At contra admonendi sunt inconstantes, ut mentem gravitate roborent. Tunc enim genimina in se matabilitatis arefaciunt, cum a corde prius radicem levitatis abscidunt; quia et tunc fabrica robusta construitar, cum prius locus solidus, in quo fandamentum poni debeat, providetur. Nisi

ergo ante mentis levitas caveatur, cogitationum inconstantia minime vincitur. A quibus se alienum Paulus fuisse perhibuit, cum dicit: Numquid levitate usus sum? aut quae cogito, secundum carnem cogito, ut sit apud me, est et non? 2. Cor. 1, 17. Ac si aperte dicat: Idcirco mutabilitatis aura non moveor, quia levitatis vitio non succumbo.

Cap. XLIL.

## Quomodo admonendi, qui intemperantius, et qui pareius cibo utuntur.

Aliter admonendi sunt gulae dediti, atque aliter absti-.

Illos enim superfluitas locutionis, levitas operis, atque luxuria; istos vero saepe impatientiae, saepe vero superbiae culpa comitatur. Nisi enim gulae deditos immoderata loquacitas raperet, dives ille, qui epulatus quetidie dicitur splendide, in lingua gravius non arderet, dicens: Pater Abraham, miserere mei, et mitte Lazarum, ut intingat extremum digiti sui in aquam, ut refrigeret linguam meam, quia crucior in hac flamma. Luc. 16, 24. Quibus profecto verbis ostenditur, quia epulando quotidie crebrius in lingua peccaverat, qui totus ardens refrigerari se praecipue in lingua requirebat. 2 Rursum quia gulae deditos levitas protinus operis seguitur, auctoritas sacra testatur, dicens : Sedit populus menducare et bibere, et surrexerunt ludere. Exod. 32, 6. Quos plerumque edacitas usque ad luxuriam pertrahit; quia, dum satietate venter extenditur, aculei libidinis excitantur. Unde et hosti callido, qui primi hominis sensum in concupiscentia pomi aperuit, sed in peccati laqueo strinxit, divina voce dicitur: Pectore et ventre repes,

Gen. 3, 14., ac si ei aperte diceretur: Cogitatione et ingluvie super humana corda dominaberis. Quia gulae deditos luxuria sequitur, Propheta testatur, qui, dum aperta
narrat, occulta denuntiat, dicens: Princeps cocorum destruxit muros Jerusalem. Jer. 39, 9. et 4. Reg. 25, 10.
Princeps namque cocorum venter est, cui magna cura obsequium a cocis impenditur, ut ipse delectabiliter cibis
impleatur. Muri autem Jerusalem virtutes sunt animae, ad
desiderium supernae pacis elevatae. Cocorum igitur princeps muros Jerusalem dejicit; quia, dum venter ingluvie
extenditur, virtutes animae per luxuriam destruuntur.

3 Quo contra nisi mentes abstinentium plerumque impatientia a sinu tranquillitatis excuteret, nequaquam Petrus, cum diceret: Ministrate in fide vestra virtutem, in virtute autem scientiam, in scientia autem abstinentia, 2. Petr. 1, 5., protinus vigilanter adjungeret, dicens: In abstinentia autem patientiam, 2. Petr. 1, 6. Deesse quippè abstinentibus patientiam praevidit, quae eis ut adesset, admonuit & Rursum nisi cogitationes abstinentium nonnunquam superbiae culpa transfigeret, Paulus mi+ nime dixisset: Qui non manducat, manducantem non judicet. Rom. 14, 3. Qui rursum ad alios loquens, dum de abstinentiae virtute gloriantium praecepta perstringeret, adjunxit: Quae sunt rationem quidem habentia sapientiae in superstitione et humilitate, et non ad parcendum corpori, non in honore aliquo ad saturitatem carnis. Coloss. 2, 23. Qua in re notandum est, quod in disputatione sua praedicator egregius superstitioni humilitatis speciem jungit: quia, dum plus, quam necesse est, per abstinentiam caro atteritur, humilitas foris ostenditur, sed de hac ipsa humilitate graviter interius superbitur. Et nisi aliquando mens ex abstinentiae virtute tumesceret, nequaquam hanc velut inter magna merita Pharisaeus arrogans studiose numeraret, dicens: Jejuno bis in sabbato. Luc. 18, 12 Admonendi ergo sunt gulae dediti, ne in eo, quod escarum delectationi incubant, luxuriae se mucrone transfigant, et quanta sibi per esum loquacitas, quanta mentis levitas insidietur, aspiciant; ne, dum ventri molliter serviunt, vitiorum laqueis crudeliter adstringantur. Tanto enim longius a secundo parente receditur, quanto per immoderatum usum, dum manus ad cibum tenditur, parentis primi lapsus iteratur. 6 At contra admonendi sunt abstinentes, ut sollicite semper aspiciant, ne, cum gulae vitium fugiunt, acriora his vitia quasi e 🛌 virtute generentur; ne, dum carnem macerant, ad impatientiam spiritus erumpant, et nulla jam virtus sit, quod caro vincitur, si spiritus ab ira superatur. Aliquando autem, dum mens abstinentium ab ira se deprimit, hanc quasi peregrina veniens laetitia corrumpit, et eo abstinentiae bonum deperit, quo sese a spiritalibus vitiis minime custodit. Unde recte per Prophetam dicitur: In diebus jejuniorum vestrorum inveniuntur voluntates vestrae. Isai. 58, 3. Et paulo post: In judicia et rixas jejunatis, et percutitis pugnis. Isai. 58, 4. Voluntas quippe ad lactitiam pertinet, pugnus ad iram. Incassum ergo per abstinentiam corpus atteritur, si inordinatis dimissa motibus mens vitiis dissipatur. 7 Rursumque admonendi sunt, ut abstinentiam suam et semper sine imminutione custodiant, et numquam hanc apud occulturajudicem eximiae virtutis credant, ne si fortasse magni esse meriti creditur, cor in elationem sublevetur. namque per Prophetam dicitur: Numquid tale est jeiunium, quod elegi? Sed frange esurienti panem tuum, et egenos vagosque induc in domum tuam. Isai. 58, 5.

Qua in re pensandum est, virtus abstinentiae quam parva respicitur, quae nonnisi ex aliis virtutibus commendatur. Hinc Joël ait: Sanctificate jejunium. Joël. 2, 15. Jejunium quippe sanctificare, est adjunctis aliis bonis dignam Deo abstinentiam carnis ostendere. Admonendi sunt abstinentes, ut noverint, quia tunc placentem Deo abstinentiam offerunt, cum ea, quae sibi de alimentis subtrahunt, indigentibus largiuntur. Solerter namque audiendum est, quod per Prophetam Dominus redarguit, dicens: Cum jejunaretis et plangeretis in quinto et in septimo mense per hos septuaginta annos, numquid jejunium jejunastis mihi? Et cum comedistes et bibistis, numquid non vobismetipsis comedistis et vobismetipsis bibistis? Zach. 5. et 6. Non enim Deo, sed sibi quisque jejunat, si ea, quae ventri ad tempus subtrahit, non egenis the sed ventri postmodum offerenda custodit.

Jitaque ne aut illos appetitus gulae a mentis statu dejiciat, aut istos afflicta caro ex elatione supplantet, audiant illi ex ore Veritatis: Attendite autem vobis, ne forte graventur corda vestra in crapula et ebrietate, et curis hujus mundi. Luc. 21, 34. Ubi utilis quoque pavor adjungitur: Et superveniat in vos repentina dies illa. Tamquam laqueus enim superveniet in omnes, qui sedent super faciem omnis terrae. Luc. 21, 35. Audiant isti: Non quod intrat in os, coinquinat hominem, sed quod procedit ex ore, coinquinat hominem. Matth. 15, 11. Audiant illi: Esca ventri, et venter escis: Deus autem et hunc et has destruet. 1. Cor. 6, 13. Et rursum: Non in comessationibus et ebrietatibus. Rom. 13, 13. Et rursum: Esca nos non commendat Deo. 1. Cor. 8, 8. Audiant

isti, quia omnia munda mundis: coinquinatis autem et infidelibus nihil est mundum. Tit. 1, 15. Audiant illi: Quorum Deus venter est, et gloria in confusione ipsorum. Phil. 3, 19. Audiant isti: Discedant quidam a fide. Et paulo post: Prohibentium nubere, abstinere a cibis, quos Deus creavit ad percipiendum cum gratiarum actione fidelibus et his, qui co-gnoverunt veritatem. 1. Tim. 4, 1. et 3. Audiant illi: Bonum est non manducare carnem, neque bibere vinum: neque in quo frater tuus scandalizatur. Rom. 14, 21. Audiant isti: Modico vino utere propter stomachum et frequentes tuas infirmitates. 1. Tim. 5, 23. Quatenus et illi discant cibos carnis inordinate non appetere, et isti creaturam Dei, quam non appetunt, non audeant condemnare.

# CAPUT XX.

# Quomodo admonendi, qui sua distribuunt, et qui rapiunt aliena.

Aliter admonendi sunt, qui jam sua misericorditer tribuunt: atque aliter qui adhuc et aliena rapere contendunt. Admonendi namque sunt, qui jam sua misericorditer tribuunt, ne cogitatione tumida super eos se, quibus terrena largiuntur, extollant; ne idcirco se meliores aestiment, quia contineri per se ceteros vident. Nam terrenae domus dominus famulorum ordines ministeriaque dispertiens hos, ut regant, illos vero statuit, ut ab aliis regantur. Istos jubet, ut necessaria ceteris praebeant: illos, ut accepta ab aliis sumant. Et tamen plerumque offendunt, qui regunt, et in patrisfamilias gratia permanent, qui reguntur. Iram merentur, qui dispensatores sunt; sine offen-

sione perdurant, qui ex aliena dispensatione subsistunt. 2 Admonendi sunt igitur, qui jam, quae possident, misericorditer tribuunt, ut a coelesti Domino dispensatores se positos subditorum temporalium agnoscant, et tanto humiliter praebeant, quanto et aliena esse intelligunt, quae dispensant. Cumque in illorum ministerio, quibus accepta largiuntur, constitutos se esse considerant, nequaquam eorum mentes tumor sublevet, sed timor premat. Unde et necesse est, ut sollicite perpendant, ne commissa indigne distribuant; ne quaedam, quibus nulla, ne nulla, quibus quaedam, ne multa, quibus pauca, ne pauca praebeant, quibus impendere multa debuerunt; ne praecipitatione hoc, quod tribuunt, inutiliter spargant; ne tarditate petentes noxie crucient; ne recipiendae hic gratiae intentio subrepat; ne dationis lumen laudis transitoriae appetitio extinguat; ne oblatum munus conjuncta tristitia obsideat; ne in bene oblato munere animus plus, quam decet, hilarescat, ne sibi quidquam, cum totum recte impleverint, tribuant of et simul omnia, postquam peregerint, perdant. Ne enim sibi virtutem suae liberalitatis deputent, audiant, quod scriptum est: Siquis administrat, tamquam ex virtute, quam administrat Deus. 1. Petr. 4, 11. Ne in benefactis immoderatius gaudeant, audiant, quod scriptum est: Gum feceritis omnia, quae praecepta sunt vobis, dicite: Servi inutiles sumus; quod debuimus facere, fecimus. Luc. 17, 10. Ne largitatem tristitia corrumpat, audiant, quod scriptum est: Hilarem enim datorem diligit Deus. 2. Cor. 9, 7. Ne ex impenso munere transitoriam laudem quaerant, audiant, quod scriptum est: Nesciat sinistra tua, quid faciat dextera tua. Matth. 6, 3. Id est, piae dispensationi nequaquam se gloria vitae praesentis admisceat, sed opus rectitudinis appetitio

Digitized by Google

ignoret favoris. Ne impensae gratiae vicissitudinem requirant, audient, quod scriptum est: Cum facis pran- S dium aut coenam, noli vocare amicos tuos, neque fraires tuos, neque cognatos, neque vicinos divites; ne forte et ipsi te reinvitent, et fiat tibi retributio: sed cum facis convivium, voca pauperes, debiles, claudos, caecos; et beatus eris, quia non habent, unde retribuere tibi. Luc. 14, 12. etc. Ne, quae praebenda sunt citius, sero praebeantur, audiant, quod scriptum est: Ne dicas amico tuo: Vade et revertere, et cras dabo tibi, cum statim possis dare. Prov. 3, 28. Ne sub obtentu largitatis ea, quae possident, inutiliter spargant, audiant, quod scriptum est: Sudet eleemosyna in manu tua. Ne, cum multa necesse sint', pauca largiantur, audiant, quod scriptum est: Qui parce seminat, parce et metet. 2. Cor. 9, 6. Ne, cum pauca oportet, plurima praebeant, et ipsi postmodum minime inopiam tolerantes ad impatientiam erumpant, audiant, quod scriptum est: Non ut aliis sit remissio, vobis autem tribulatio. sed ex aequalitate, vestra abundantia illorum inopiam suppleat, et ut illorum abundantia vestrae inopiae sit supplementum. 2. Cor. 8, 13. et 14. Cum enim dantis mens ferre inopiam nescit, si multa sibi subtrahit, occasionem contra se impatientiae exquirit. 5 Prius namque praeparandus est patientiae animus, et tunc aut multa sunt aut cuncta largienda: ne, dum minus aequanimiter inopia irruens fertur, et praemissa largitatis merces pereat, et adhuc mentem deterius murmuratio subsequens perdat. Ne omnino nihil eis praebeant, quibus conferre aliquid parvum debent, audiant, quod scriptum est: Omni petenti te tribue. Luc. 6, 30. Ne saltem aliquid praebeant, quibus omnino conferre nil debent, audiant,

×

quod scriptum est: Da bono, et non receperis peccatorem: benefac humili, et non dederis impio. Eccli. 12, 4. Et rursum: Panem tuum et vinum super sepulturam justi constitue, et noli ex eo manducare et bibere cum peccatoribus. Tob. 4, 17.

Panem enim suum et vinum peccatoribus praebet, qui iniquis subsidia pro eo, quod iniqui sunt, impendit Unde et nonnulli hujus mundi divites, cum fame crucientur Christi pauperes, effusis largitatibus nutriunt histriones. Qui vero indigenti etiam peccatori panem suum, non quia peccator, sed quia homo est, tribuit; nimirum non peccatorem, sed justum pauperem nutrit, quia in illo non culpam, sed naturam diligit.

Admonendi sunt etiam, qui jam sua misericorditer largiuntur, ut sollicite custodire studeant, ne cum commissa
peccata eleemosynis redimunt, adhuc redimenda committant: ne venalem Dei justitiam aestiment, si, cum curant
pro peccatis nummos tribuere, arbitrentur se posse inulte
peccare. Plus est namque anima quam esca, et corpus
quam vestimentum. Matth. 6, 25. et Luc. 12, 23. Qui
ergo escam aut vestimentum pauperibus largitur, sed tamen animae vel corporis iniquitate polluitur, quod minus
est justitiae obtulit, et quod majus est, bulpae: sua enim
Deo dedit, et se diabolo.

At contra admonendi sunt, qui adhuc et aliena rapere contendunt, ut sollicite audiant, quid veniens in judicium Dominus dicat. Ait namque: Esurivi, et non dedistis mihi manducare; sitivi, et non dedistis mihi bibere; hospes eram, et non collegistis me; nudus, et non operuistis me; infirmus et in carcere, et non visitastis me. Matth. 25,35. et 36. Quibus etiam praemittit, dicens: Discedite a me maledicti in ignem aeter-

Digitized by Google

num, qui paratus est disbolo et angelis ejus. Matth. 25, 41. Ecce nequaquam audiunt, quia rapinas vel quae-libet alia violenta commiserunt, et tamen aeternis gehennae ignibus mancipantur. Hinc ergo colligendum est, quanta damnatione plectendi sunt, qui rapiunt aliena, si tanta animadversione feriuntur, qui sua indiscrete tenue-runts Perpendant, quo eos obliget reatu res capta, si tali subjicit poenae non tradita. Perpendant, quid mereatur injustitia illata, si tanta percussione digna est pietas non impeasa.

- Cum aliena rapere intendunt, audiant, quod scriptum est: Vae ei, qui multiplicat non sua: usquequo aggravat contra se densum lutum? Habac. 2, 6. Avaro quippe contra se densum lutum aggravare, est terrena lucra cum pondere peccati cumulare. Cum multiplicare large habitationis spatia cupiunt, audiant, quod scriptum est: Vae, qui conjungitis domum ad domum, et agrum agro copulatis, usque ad terminum loci. Numquid habitabitis soli vos in medio terrae? Isai. 5, 8. Ac si aperte diceret: Quousque vos extenditis, qui habere in communi mundo consortes minime potestis? Conjunctos quidem premitis, sed contra quos valeatis vos extendere, semper invenitis. Cum augendis pecuniis inhiant, audiant, quod scriptum est: Avarus non impletur pecunia, et qui amat divitias, non capiet fructus ex eis. Eccli. 5, 9. Fructus quippe ex illis caperet, si eas bene spargere non amando voluisset. Qui vero eas diligendo retinet, hic utique sine fructu derelinquet. Cum repleri cunctis simul opibus inardescunt, audiant, quod scriptum est: Qui festinat ditari, non erit innocens, Prov. 28, 20.: profecto enim, qui augere opes ambit, vitare peccatum negligit, et more avium captus, cum escam terra-

×

rum rerum avidus conspicit, quo stranguletur peccati laqueo, non agnoscit. Cum quaelibet praesentis mundi lucra desiderant, et ea, quae de futuro damna patientur, ignorant, audiant, quod scriptum est: Hereditas, ad quam festinatur in principio, in novissimo benedictione carebit. Prov. 20, 21. Ex hac guippe vita initium ducimus, ut ad benedictionis sortem in novissimo veniamus: qui itaque in principio hereditari festinant, sortem sibi in novissimo benedictionis amputant; quia, dum per avaritiae neguitiam hic multiplicari appetunt, illic ab aeterno patrimonio exheredes fiunt. Cum vel plurima ambiunt, vel obtinere cuneta, quae ambierint, possunt, audiant, quod scriptum est: Ouid prodest homini, si totum mundum lucretur, animae vero suae detrimentum faciat? Matth. 16, 26. Ac si aperte Veritas dicat: Quid prodest homini, si totum, quod extra se est, congregat, si hoc ipsum solum, quod ipse est, damnat? Plerumque autem citius raptorum avaritia corrigitur, si in verbis admonentis, quam fugitiva sit praesens vita, monstretur: si eorum ad medium memoria deducatur, qui et ditari in hoc mundo dia conati sunt, et tamen in adeptis divitiis diu manere nequiverunt: quibus festina mors repente et simul abstulit, quidquid eorum nequitia nec simul nec repente congregavit; qui non solum hic rapta reliquerunt, sed secum ad judicium causas rapinae detulerunt. Horum itaque exempla audiant, quos in verbis suis procul dubio et ipsi condemnant, ut, cum post verba ad cor redeunt, imitari saltem, quos judicant, erubescant.

# CAPUT XXI.

Quemedo admenendi, qui aliena non appetunt, sed sua retinent, et qui sua tribuentes aliena tamen rapiunt.

Aliter admonendi sunt, qui nec aliena appetunt, nec. x sua largiuntur: atque aliter, qui et ea, quae habent, tribuunt, et tamen aliena rapere non desistunt. Admonendi sunt, qui nec aliena appetunt, nec sua largiuntur, ut sciant sollicite, quod ea, de qua sumti sunt, cunctis hominibus terra communis est, et ideireo alimenta quoque omnibus communiter profert. Incassum ergo se innocentes putant, qui commune Dei munus sibi privatum vindicant: qui, cum accepta non tribuunt, in proximorum nece grassantur; quia tot pene quotidie perimunt, quot morientium pauperum apud se subsidia abscondunt. Nam cum quaelibet necessaria indigentibus ministramus, sua illis reddimus, non nostra largimur; justitiae debitum potius solvimus, quam misericordiae opera implemus. Unde et ipsa Veritas, cum de misericordia caute exhibenda loqueretur, ait: Attendite, ne justitiam vestram faciatis coram hominibus. Matth. 6, 1. Cui quoque sententiae etiam Psalmista concinens dicit: Dispersit, dedit pauperibus, justitia ejus manet in aeternum. Ps. 111, 9. Cum enim largitatem impensam pauperibus praemisisset, non hanc vocare misericordiam, sed justitiam maluit; quia, quod a communi Domino tribuitur, justum profecto est, ut quicumque accipiunt, eo communiter utantur. Hinc etiam Salomon ait: Oui justus est, tribuet et non cessabit. Prov. 21, 26. Admonendi sunt quoque, ut sollicite attendant, quod ficulnea, quae fructum non habuit, contra hanc districtus agricola queritur, quod etiam terram occupavit. Terram quippe ficulnea sine fructu occupat, quando mens tenacium hoc, quod prodesse multis poterat, inutiliter servat. Terram ficulnea sine fructu occupat, quando locum, quem exercere alius per solem boni operis valuit, stultus per desidiae umbram premit.

Hi autem nonnunquam dicere solent: Concessis utimur, aliena non quaerimus, et si digna misericordiae retributione non agimus, nulla tamen perversa perpetramus. Quod idcirco sentiunt, quia videlicet aurem cordis a verbis coelestibus claudunt. Neque enim dives in Evangelio, qui induebatur purpura et bysso; qui epulabatur quotidie splendide, aliena rapuisse, sed infructuose propriis usus fuisse perhibetur, eumque post hanc vitam ultrix gehenna suscepit, non quia aliquid illicitum gessit, sed quia immoderato usu totum se licitis tradidit. Luc. 16, 19. etc.

Admonendi sunt tenaces, ut noverint, quod hanc primam injuriam faciunt Deo, quia danti sibi omnia nullam misericordiae hostiam reddunt. Hinc etiam Psalmista ait: Non dabit Deo propitiationem suam, nec pretium redemtionis animae suae. Ps. 48, 8. Pretium namque redemtionis dare, est opus bonum praevenienti nos gratiae reddere. Hinc Johannes exclamat, dicens: Jam securis ad radicem arboris posita est. Omnis arbor, quae non facit fructum bonum, excidetur, et in ignem mittetur. Luc. 3, 9. Qui ergo se innoxios, quia aliena non rapiunt, aestimant, ictum securis vicinae praevideant, et torporem improvidae securitatis amittant, ne, cum ferre fructum boni operis negligunt, a praesenti vita funditus quasi a viriditate radicis exsecentur.

3 At contra admonendi sunt, qui et ea, quae habent, x tribuunt, et aliena rapere non desistunt, ne valde munifici videri appetant, et de boni specie deteriores fiant. H'

etenim propria indiscrete tribuentes non solum, ut supra jam diximus, ad impatientiae murmurationem proruunt, sed cogente se inopia usque ad avaritiam devolvuntur. Quid ergo eorum mente infelicius, quibus de largitate nascitur avaritia, et peccatorum seges quasi ex virtute seminatur? Prius itaque admonendi sunt, ut tenere sull rationabiliter sciant, et tunc demum, ut aliena non ambiant. Si enim radix culpae in ipsa effusione non exuritur, numquam per ramos exuberans avaritiae spina siccatur. Occasio ergo rapiendi subtrahitur, si bene prius jus possidendi disponatur. Tunc vero admoniti audiant, quomodo, quae habent misericorditer tribuant, quando nimirum didicerunt, ut bona misericordiae per interjectam rapinae nequitiam non confundant. Violenter enim exquirunt, quae misericorditer largiuntur. LeSed aliud est pro peccatis misericordiam facere, aliud pro misericordia facienda peccare; quae jam nequaquam misericordia nuncupari potest, quia ad dulcem fructum non proficit, quae per virus pestiferae radicis amarescit. Hinc est enim, quod ipsa etiam sacrificia per Prophetam Dominus reprobat, dicens: Ego Dominus diligens judicium, et odio habens rapinam in holocausto. Isai. 61, 8. Hinc iterum dixit: Hostiae impiorum abominabiles, quae offeruntur ex scelere. Prov. 21, 27. Qui saepe quoque et indigentibus subtrahunt, quae Deo largiuntur. Sed quanta eos animadversione renuat, per quemdam sapientem Dominus demonstrat, dicens: Qui offert sacrificium de substantia pauperis, quasi qui victimat filium in conspectu patris sui. Eccli. 34, 24. Quid namque esse intolerabilius potest, quam mors filii ante oculos patris? Hoc itaque sacrificium quanta ira aspiciatur, ostenditur, quod orbati patris dolori comparatur. Et tamen plerumque,

quanta tribuunt, pensant; quanta autem rapiunt, considerare dissimulant. Quasi mercedem numerant, et perpendere culpas recusant. Audiant itaque, quod scriptum est: Qui mercedes congregavit, misit eas in sacculum pertusum. Agg. 1, 6. In sacculo quippe pertuso videtur, quando pecunia mittitur; sed quando amittitur, non videtur. Qui ergo, quanta largiuntur, aspiciunt, sed, quantum rapiunt, non perpendunt, in pertuso sacculo mercedes mittunt, quia profecto has in spem suae fiduciae intuentes congerunt, sed non intuentes perdunt.

#### Cap. XLVI CAPUT XXII.

## Quomodo admonendi sunt discordes et pacati.

Aliter admonendi sunt discordes, atque aliter pacati. Discordes namque admonendi sunt, ut certissime sciant, quia, quantislibet virtutibus polleant, spiritales fieri nullatenus possunt, si uniri per concordiam proximis negligunt. Scriptum quippe est: Fructus autem spiritus est caritas, gaudium, pax. Gal. 5, 22. Qui ergo servare pacem non curat, ferre fructum spiritus recusat. Hinc Paulus ait: Cum sit inter vos zelus et contentio. nonne carnales estis? 1. Cor. 3, 3. Hinc iterum quoque dicit : Pacem sequimini cum omnibus, et sanctimoniam, sine qua nemo videbit Deum. Hebr. 12, 14. Hinc rursum admonens ait: Solliciti servare unitatem spiritàs in vinculo pacis: unum corpus et unus spiritus, sicut vocati estis in una spe vocationis vestrae. Ephes. 4, 3. et 4. Ad unam ergo vocationis spem nequaquam pertingitur, si non ad eam unita cum proximis mente curratur. At saepe nonnulli, quo quaedam specialiter dona percipiunt, eo superbiendo donum concordiae, quod majus est, amittunt: ut, si fortasse carnem prae caeteris gulae refrenatione quis edomat, concordare eis, quos superat abstinendo, contemnat. Sed qui abstinentiam a concordia separat, quid admoneat Psalmista, perpendat; ait enim: Laudate eum in tympano et choro. Ps. 150, 4. In tympano namque sicca et percussa pellis resonat; in choro autem voces societate concordant. Quisquis itaque corpus affligit, at concordiam deserit, Deum guidem laudat in tympano, sed non laudat in choro. dum quosdam major scientia erigit, a ceterorum societate disjungit, et quasi, quo plus sapiunt, eo a concordiae virtute desipiscunt. Hi itaque audiant, quid per semetipsam Veritas dicat: Habete sal in vobis, et pacem habete inter vos. Marc. 9, 49. Sal quippe sine pace non virtutis est donum, sed damnationis argumentum. 3 Quo enim quisque melius sapit, eo concordiam deserens deterius delinguit, et idcirco inexcusabiliter merebitur supplicium, quia prudenter, si voluisset, potuit vitare peccatum. Quibus recte quoque per Jacobum dicitur: Quod si zelum amarum habetis, et contentiones sunt in corde vestro, nolite gloriari, et mendaces esse adversum veritatem. Non est ista sapientia desursum descendens, sed terrena, animalis, diabolica. Quae autem desursum est sapientia, primum quidem pudica est, deinde pacifica. Jacob. 3, 14. 15. et 17. Pudica videlicet, quia caste intelligit; pacifica autem, quia per elationem se minime a proximorum societate disjungit. 4Admonendi sunt dissidentes, ut noverint, quod tamdiu nullum boni operis Deo sacrificium immolant, quamdiu a proximorum caritate discordant. Scriptum namque est: Si offers munus tuum ad altare, et ibi resordatus fueris.

4, 6

quia frater tuus habet aliquid adversum te, relinque ihi munus tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo, et tunc veniens offeres munus tuum. Matth. 5, 23. et 24. Ex qua scilicet praeceptione pensandum est, quorum hostia repellitur, quam intolerabilis culpa monstratur. Nam cum mala cuncta bonis sequentibus diluantur, pensemus, quanta sint mala discordiae, quae nisi extincta funditus fuerit, bonum subsequi non permittunt. Admonendi sunt discordes, ut si aures a mandatis coelestibus declinant, mentis oculos ad consideranda ea, quae in infimis versantur, aperiant: quod saepe aves unius ejusdemque generis sese socialiter volando non deserunt, et quod gregatim animalia bruta pascuntur. Quia si solerter aspicimus, concordando sibi irrationalis natura indicat, quantum malum per discordiam rationalis natura committat, quando haec a rationis intentione perdidit, quod illa motu naturali custodiat.

At contra admonendi sunt pacati, ne dum plus quam necesse est, pacem, quam possident, amant, ad perpetuam pervenire non appetant. Plerumque enim gravius intentionem mentium rerum tranquillitas tentat, ut, quo non sunt molesta, quae tenent, eo minus amabilia fiant, quae vocant, et quo delectant praesentia, eo non inquirantur aeterna. Unde et per semetipsam Veritas loquens, cum terrenam pacem a superna distingueret, atque ad venturam discipulos ex praesenti provocaret, ait: Pacem relinguo vobis, pacem meam do vobis. Johan. 14, 27. Relinquo scilicet transitoriam, do mansuram. Si ergo in ea cor, quae relicta est, figitur, numquam ad illam, quae danda est, pervenitur. Pax igitur praesens ita tenenda est, et ut diligi debeat et contemni, ne, si immoderate diligitur, diligentis animus in culpa capiatur. Unde et admo-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

nendi sunt pacati, ne, dum nimis humanam pacem desiderant, pravos hominum mores nequaquam redarguant, et consentiendo perversis ab auctoris sui se pace disjungant, ne, dum humana foras jurgia metuunt, interni foederis discissione feriantur. Quid est enim pax transitoria, nisi quoddam vestigium pacis aeternae? Quid ergo esse dementius potest, quam vestigia in pulvere impressa diligere, sed ipsum, a quo impressa sunt, non amare? Hinc David, dum totum se ad foedera pacis internae constringeret, testatur, quod cum malis concordiam non teneret, dicens: Nonne qui te oderunt, Deus, oderam illos, et super inimicos tuos tabescebam? Perfecto odio oderam illos: inimici facti sunt mihi. Ps. 138, 21. et 22. Inimicos etenim Dei perfecto odio odisse, est et quod facti sunt diligere, et quod faciunt increpare: mores pravorum premere, vitae prodesse.

6 Pensandum ergo est, quando ab increpatione quiescitur, quanta culpa cum pessimis pax tenetur; si Propheta tantus hoc velut in hostiam Deo obtulit, quod contra se pro Domino pravorum inimicitias excitavit. Hinc est, quod tribus Levi assumtis gladiis per castrorum media transiens, quia feriendis noluit peccatoribus parcere, Deo manus dicta est consecrasse. Exod. 32, 27. etc. Hinc Phinees peccantium civium gratiam spernens coëuntes cum Madianitis perculit, et iram Domini iratus placavit. Num. 25, 9. Hinc per semetipsam Veritas dicit: Nolite arbitrari, quia venerim pacem mittere in terram. Non veni pacem mittere, sed gladium. Matth. 10, 34. Malorum namque cum incaute amicitiis jungimur, culpis ligamur. Unde Josaphat, qui tot de anteacta vita praeconiis attollitur, de Achab regis amicitiis pene periturus increpatur. Cui a Domino per Prophetam dicitur: Impio

praebes auxilium, et his, qui oderunt Dominum, amicitia jungeris, et idcirco iram quidem Domini merebaris, sed bona opera inventa sunt in te, eo auod abstuleris lucos de terra Juda. 2. Par. 19, 24. illo enim, qui summe rectus est, eo ipso jam discrepat, quo perversorum amicibis vita postra concordat. 7 Admonendi sunt pacati, ne, si ad correptionis verba prosiliant, temporalem pacem sibi perturbare formident. Rursumque admonendi sunt, ut eamdem pacem dilectione integra intrinsecus teneant, quam per invectionem vocis sibi extrinsecus turbant. Quod utrumque provide se David servasse perhibet, cum dicit: Cum his, qui oderunt pacem, eram pacificus: cum loquebar illis, impugnabant me gratis. Ps. 119, 7. Ecce et loquens impugnabatur, et tamen impugnatus erat pacificus; quia nec insanientes cessabat reprehendere, nec reprehensos negligebat amare. Hinc etiam Paulus ait: Si fieri potest, quod ex vobis est, cum omnibus hominibus pacem habentes. Rom. 12, 18. Hortaturus enim discipulos, ut pacem cum omnibus haberent, praemisit, dicens : Si fieri potest, atque subjunxit: Quod ex vobis est." Difficile quippe erat, ut, si male acta corriperent, habere pacem cum omnibus possent. Sed cum temporalis pax in pravorum cordibus ex nostra increpatione confunditur, inviolata, necesse est, ut in nostro corde servetur. Recte itaque ait: Ouod ex vobis est. Ac si nimirum dicat: Quia pax ex duarum partium consensu subsistit, si ab eis, qui corripiuntur, expellitur, integra tamen in vestra, qui corripitis, mente teneatur. Unde idem rursum discipulos admonet, dicens: Siquis non obedit verbo nostro per epistolam, hunc notate, et non commisceamini cum illo, ut confundatur. 2. Thess. 3, 14. Atque illico adjunxit:

Et nolite ut inimicum existimare illum, sed corripite ut fratrem. 2. Thess. 3, 15. Ac si diceret: Pacem
cum eo exteriorem solvite, sed interiorem circa illum medullitus custodite, ut peccantis mentem sic vestra discordia feriat, quatenus pax a cordibus vestris nec abnegata
discedat

Calv. XLVII

#### CAPUT XXIII.

## Quomodo admonendi, qui jurgia serunt, et pacifici.

Aliter admonendi sunt seminantes jurgia, atque aliter pacifici. Admonendi namque sunt, qui jurgia seminant, ut, cujus sint sequaces, agnoscant. De apostata quippe Angelo scriptum est, cum bonae messi inserta fuissent zizania: Inimicus homo hoc fecit. Matth. 13, 28. De cujus etiam membro per Salomonem dicitur: Homo apostata, vir inutilis: graditur ore perverso, annuit oculis, terit pede, digito loquitur, pravo corde machinatur malum, et omni tempore jurgia seminat. Prov. 6, 12. Ecce, quem seminantem jurgia dicere voluit, prius apostatam nominavit; quia, nisi more superbientis Angeli a conspectu Conditoris prius intus aversione mentis caderet, foras postmodum usque ad seminanda jurgia non ve-Qui recte describitur, quod annuit oculis, digito loquitur, terit pede. Interior namque est custodia, quae ordinata servat exterius membra. Qui ergo statum mentis perdidit, subsequenter foras in inconstantiam motionis fluit, atque exteriori mobilitate indicat, quod nulla interius radice subsistat Audiant jurgiorum seminatores, quod scriptum est: Beati pacifici, quoniam filii Dei vocabuntur. Matth. 5, 9. Atque e diverso colligunt, quia, si filii Dei vocantur, qui pacem faciunt, procul dubio satanae sunt filii, qui confundunt. Omnes autem, qui per discordiam separantur a viriditate dilectionis, arefiunt. Qui, etsi boni operis fructus in suis actionibus proferunt, profecto nulli sunt, quia non ex unitate caritatis oriuntur. Hinc ergo perpendant seminantes jurgia, quam multipliciter peccant: qui, dum unam nequitiam perpetrant, ab humanis cordibus cunctas simul virtutes eradicant. In uno enim malo innumera peragunt; quia seminando discordiam caritatem, quae nimirum virtutum omnium mater est, extinguunt. Quia autem nihil pretiosius est Deo virtute dilectionis, nil est desiderabilius diabolo extinctione caritatis. Quisquis ergo seminando jurgia dilectionem proximorum perimit, hosti Dei familiarius servit: quia, qua ille amissa cecidit, hanc iste vulneratis cordibus subtrahens eis iter ascensionis abscidit.

3 At contra admonendi sunt pacifici, ne tantae actionis pondus lévigent, si, inter quos fundare pacem debeant, ignorent. Nam sicut multum nocet, si unitas desit bonis, ita valde est noxium, si non desit malis. Si ergo perversorum nequitia in pace jungitur, profecto eorum malis actibus robur augetur: quia, quo sibi in malitia congruunt, eo se robustius bonorum afflictionibus illidunt. Hinc namque est, quod contra damnati illius vasis, videlicet Antichristi, praedicatores divina voce beato Job dicitur: Membra caratiun pous cofigerentia sibi. Job. 41, 14. Hinc sub squamarum specie de ejus satellitibus perhibetur: Una uni conjungitur, et ne spiraculum quidem incedit per eas. Job. 41, 7. Sequaces quippe illius, quo nulla inter se discordiae adversitate divisi sunt, eo in bonorum gravius nece glomerantur. Qui ergo iniquos pace sociat, iniquitati vires administrat, quia bonos deterius deprimunt, quos et unanimiter persequuntur. Unde

praedicator egregius gravi Pharisaeorum Sadducaeorumque persecutione deprehensus inter semetipsos dividere studuit, quos contra se graviter unitos vidit, cum clamavit, dicens: Viri fratres, ego Pharisaeus sum, filius Pharisgeorum, de spe et resurrectione mortuorum ego iudicor. Act. 23, 6. Dumque Sadducaei spem resurrectionemque mortuorum esse denegarent, quam Pharisaei juxta sacri eloquii praecepta crederent, facta in persecutorum unanimitate dissensio est, et divisa turba illaesus Paulus exivit, quae hunc unita prius immaniter pressit A Admonendi itaque sunt, qui faciendae pacis studiis occupantur, ut pravorum mentibus prius amorem debeant internae pacis infundere, quatenus eis postmodum valeat exterior pax prodesse: ut, dum eorum cor in illius cognitione suspenditur, nequaquam ad nequitiam ex hujus perceptione rapiatur: dumque supernam provident, terrenam nullo modo. ad usum suae deteriorationis inclinent. Cum vero perversi quique tales sunt, ut nocere bonis nequeant, etiamsi concupiscant, inter hos nimirum debet terrena pax construi, et priusquam ab eis valeat superna cognosci: ut hi scilicet, quos contra dilectionem Dei malitia suae impietatis exasperat, saltem ex proximi amore mansuescant, et quasi e vicino ad melius transeant, ut ad illam, quae a se longe est, pacem Conditoris ascendant.

## Cap. XL VIII

#### CAPUT XXIV.

Quomodo admonendi rudes in doctrina sacra, et docti, sed non humiles.

Aliter admonendi sunt, qui sacrae Legis verba non recte intelligunt: atque aliter, qui recte quidem intelligunt, sed haec humiliter non loquuntur. Admonendi enim sunt,

qui sacrae Legis verba non recte intelligunt, ut perpendant. quia saluberrimum vini potum in veneni sibi poculum vertunt, ac per medicinale ferrum vulnere mortali se feriunt, dum per hoc in se sana perimunt, per quod salubriter abscindere sauciata debuerunt. ZAdmonendi sunt. ut perpendant, quod Scriptura sacra in nocte vitae praesentis quasi quaedam nobis lucerna sit posita, cujus nimirum verba, dum non recte intelligunt, de lumine tenebrescunt. Quos videlicet ad intellectum pravum intentio perversa non raperet, nisi prius superbia inflaret. enim se prae ceteris sapientes arbitrantur, sequi alios ad melius intellecta despiciunt: atque ut apud imperitum vulgus scientiae sibi nomen extorqueant, student summopere et ab aliis recte intellecta destruere, et sua perversa roborare. Unde bene per Prophetam dicitur: Secuerunt praegnantes Galaad ad dilatandum terminum suum. Amos. 1, 13. Galaad namque acervus testimonii interpretatur. Et quia cuncta simul congregatio Ecclesiae per confessionem servit testimonio veritatis, non incongrue per Galaad Ecclesia exprimitur, quae ore cunctorum fidelium de Deo, quaeque vera sunt, testatur. Praegnantes autem vocantur animae, quae intellectum verbi ex divino amore concipiunt, si ad perfectum tempus veniant, conceptam intelligentiam operis ostensione pariturae. Terminum vero suum dilatare, est opinionis suae nomen extendere. Secuerunt ergo praegnantes Galaad ad dilatan dum terminum suum; quia nimirum haeretici mentes fidelium, quae jam aliquid de veritatis intellectu conceperant, perversa praedicatione perimunt, et scientiae sibi nomen extendunt. Parvulorum corda jam de verbi conceptione gravida erroris gladio scindunt, et quasi doctrinae sibi opinionem faciunt. Hos ergo cum conamur instruere, ne

×

perversa sentiant, admoneamus prius necesse est, ne inanem gloriam quaerant. Si enim radix elationis abscinditur, consequenter rami pravae assertionis arefiunt. 3 Admonendi sunt etiam, ne errores discordiasque generando legem Dei, quae idcirco data est, ut sacrificia satanae prohibeat, eamdem ipsam in satanae sacrificium vertant. Unde per Prophetam Dominus queritur, dicens: Dedi eis frumentum, vinum, et oleum, et argentum multiplicavi eis et aurum, quae fecerunt Baal. Osee. 2, 8. Frumentum quippe a Domino accipimus, quando in dictis obscurioribus subducto tegimine litterae per medullam spiritus Legis interna sentimus. Vinum suum Dominus nobis praestat, cum Scripturae suae alta praedicatione nos inebriat. Oleum quoque suum nobis tribuit, cum praeceptis apertioribus vitam nostram blanda lenitate disponit. Argentum multiplicat, cum nobis luce veritatis plena eloquia subministrat. Auro quoque nos ditat, quando cor nostrum intellectu summi fulgoris irradiat. Quae cuncta haeretici Baal offerunt, quia apud auditorum suorum corda corrupte omnia intelligendo pervertunt. Et de frumento Dei, vino atque oleo, argento pariter et auro, satanae sacrificium immolant, quia ad errorem discordiae verba pacis inclinant. Unde admonendi sunt, ut perpendant, quia, dum perversa mente de praeceptis pacis discordiam faciunt, justo Dei examine ipsi de verbis vitae moriuntur.

At contra admonendi sunt, qui recte quidem verba Legis intelligunt, sed haec humiliter non loquuntur; ut in divinis sermonibus, prius quam aliis eos proferant, semetipsos requirant, ne insequentes aliorum facta se deserant, et cum recte cuncta de sacra Scriptura sentiunt, hoc solum, quod per illam contra elatos dicitur, non attendant. Improbus quippe et imperitus est medicus, qui alienum

48

mederi appetit, et ipse dalnus, quod patitur, nescit. Qui igitur verba Dei humiliter non loquuntur, profecto admonendi sunt, ut cum medicamina aegris apponunt, prius virus suae pestis inspiciant, ne alios medendo ipsi moriantur. Admoneri debent, ut considerent, ne a virtute dicti dicendi qualitate discordent, ne loquendo aliud, et ostendendo aliud praedicent. Audiant itaque, quod scriptum est: Siquis loquitur, quasi sermones Dei. 1. Petr. 4, 11. Qui ergo verba, quae proferunt, ex propriis non habent, cur quasi de propriis tument? Audiant, quodscriptum est: Sicut ex Deo coram Deo in Christo loquimur. 2. Cor. 2, 17. Ex Deo enim coram Deo loquitur, qui praedicationis verbum et, quia a Deo accepit, intelligit, et placere per illud Deo non hominibus quaerit. Audiant, quod scriptum est: Abominatio Domini est omnis arrogans. Prov. 16, 15. Quia videlicet, dum in verbo Dei gloriam propriam quaerit, jus dantis invadit, eumque laudi suae postponere nequaquam metuit, a quo hoc ipsum, quod laudatur, accepit. Audiant, quod praedicatori per Salomonem dicitur: Bibe aquam de cisterna tua, et fluenta putei tui. Deriventur fontes tui foras, et in plateis aquas divide. Habeto eas solus, nec sint alieni participes tui. Prov. 5, 15-17. Aquam quippe praedicator de cisterna sua bibit, cum ad cor suum rediens prius audit ipse, quod dicit. Bibit sui fluenta putei, si sui irrigatione verbi infunditur. Ubi bene subjungitur: Deriventur fontes tui foras, et in plateis aquas divide. Prov. 5, 16. Rectum quippe est, ut ipse prius bibat, et tunc praedicando aliis influat. Fontes namque foras derivare, est exterius aliis vim praedicationis infundere. In plateis autem aquas dividere, est in magna auditorum amplitudine juxta uniuscujusque quali-12

tatem divina eloquia dispensare. Et quia plerumque inanis gloriae appetitus subrepit, dum sermo Dei ad multorum notitiam currit, postquam dictum est: In plateis aquas divide, recte subjungitur: Habeto eas solus, nec sint alieni participes tui. Prov. 5, 17. Alienos quippe malignos spiritus vocat, de quibus per Prophetam tentati hominis voce dicitur: Alient insurrexerunt in me, et fortes quaesierunt animam meam. Ps. 53, 5. Ait ergo: Aquas et in plateis divide, et tamen solus habe. Ac si apertius dicat: Sic necesse est, ut praedicationi exterius servias, quatenus per elationem te immundis spiritibus non conjungas, ne in divini verbi ministerio hostes tuos ad te participes admittas. Aquas ergo et in plateis dividimus, et tamen soli possidemus, quando et exterius late praedicationem fundimus, et tamen per eam humanas laudes assequi minime ambimus.

# Cap XLVIIII

Quomodo admonendi, qui officium praedicationis nimia humilitate detrectant, et qui praecipiti festinatione occupant.

Aliter admonendi sunt, qui cum praedicare digne valeant, prae nimia humilitate formidant, atque aliter admonendi sunt, quos a praedicatione imperfectio vel aetas prohibet, et tamen praecipitatio impellit. Admonendi namque sunt, qui cum praedicare utiliter possunt, immoderata tamen humilitate refugiunt, ut ex minori consideratione colligant, quantum in majoribus rebus delinquant. Si enim indigentibus proximis ipsi, quas haberent, pecunias absconderent, adjutores procul dubio calamitatis extitissent. Quo ergo reatu constringantur, aspiciant, qui,

dum peccantibus fratribus verbum praedicationis subtrahunt, morientibus mentibus vitae remedia ahscondunt. Unde et bene quidam sapiens dicit: Sapientia abscondita et thesaurus invisus, quae utilitas in utrisque? Eccli. 20, 32. Si populos fames attereret, et occulta frumenta ipsi servarent, auctores procul dubio mortis existerent. Qua itaque plectendi sunt poena, considerent, qui, cum fame verbi animae percant, ipsi panem perceptae gratiae non ministrant. Unde et bene per Salomonem dicitur: Qui abscondit frumenta, maledicetur in populis. Prov. 11, 26. Frumenta quippe abscondere, est praedicationis sanctae apud se verba retinere. In populis autem talis quisque maledicitur; quia in solius culpa silentii pro multorum, quos corrigere potuit, poena damnatur. Si medicinalis artis minime ignari scandalum vulnus cernerent, et tamen secare recusarent, profecto peccatum fraternae mortis ex solo torpore committerent. Quanta ergo culpa involvantur aspiciant, qui, dum cognoscunt vulnera mentium, curare ea negligunt sectione verborum. 2 Unde et bene per Prophetam dicitur: Maledictus, qui prohibet gladium suum a sanguine. Jer. 48, 10, Gladium quippe a sanguine prohibere, est praedicationis verbum a carnalis vitae interfectione retinere. De quo rursum gladio dicitur: Et gladius meus manducabit carnes, Deut. 32, 42.

Hi itaque, cum apud se sermonem praedicationis occultant, divinas contra se sententias terribiliter audiant, quatenus ab eorum cordibus timorem timor expellat. Audiant, quod talentum, qui erogare noluit, cum sententia damnationis amisit. Matth. 25, 24. etc. Audiant, quod Paulus eo se a proximorum sanguine mundum credidit, quo feriendis eorum vitiis non pepercit, dicens: Contestor vos

hodierna die, quia mundus sum a sanguine omnium: non enim subterfugi, quo minus annuntiarem omne consilium Dei vobis. Act. 20, 26. et 27. Audiant, quod voce angelica Johannes admonetur, cum dicitur: Qui audit, dicat: Veni. Apoc. 22, 17. Ut nimirum cui se vox interna insinuat, illuc etiam clamando alios, quo ipse rapitur, trahat; ne clausas fores etiam vocatus inveniat, si vocanti vacuus appropinquat. Audiant, quod Isaias, quia a verbi ministerio tacuit, illustratus superno lumine, magna voce poenitentiae se ipse reprehendit, dicens: Vae mihi, quia tacui. Isai. 6, 5. Audiant, quod per Salomonem in illum praedicationis scientia multiplicari promittitur, qui in hoc, quod jam obtinuit, torporis vitio non tenetur. Ait namque: Anima, quae benedicit, impinguabitur, et qui inebriat, ipse quoque inebriabitur. Prov. 11, 25. Qui enim exterius praedicando benedicit, interioris augmenti pinguedinem recipit, et dum vino eloquii auditorum mentem inebriare non desinit, potu multiplicati muneris inebriatus excrescit. Audiant, quod David hoc Deo in munere obtulit, quod praedicationis gratiam, quam acceperat, non abscondit, dicens: Ecce labia mea non prohibebo, Domine, tu cognovisti; justitiam tuam non abscondi in corde meo: veritatem tuam et salutare tuum dixi. Ps. 39, 10. et 11. Audiant, quod sponsi colloquio ad sponsam dicitur: Quae habitas in hortis, amici auscultant: fac me audire vocem tuam. Cant. 8, 13. Ecclesia quippe in hortis habitat, quae ad viriditatem intimam exculta plantaria virtutum servat. Cujus vocem amicos auscultare, est electos quosque verbum praedicationis illius desiderare; quam videlicet vocem sponsus audire desiderat, quia ad praedicationem ejus per electorum suorum animas anhelat. Au-

cec.

diant, quod Moyses, cum irascentem Deum populo cerneret, et assumi ad ulciscendum gladio juberet; illos a parte Dei denuntiavit existere, qui delinquentium scelera incunctanter ferirent, dicens: Siquis Domini est, jungatur mihi: ponat vir gladium super femur suum: ite et redite de porta usque ad portam per medium castrorum, et occidat unusquisque fratrem, et amicum, et proximum suum. Exod. 32, 27. Gladium quippe super femur ponere, est praedicationis studium voluptatibus carnis anteferre: ut, cum sancta quis studet dicere, curet, necesse est, illicitas suggestiones edomare. De porta yero usque ad portam ire, est a vitio usque ad vitium, per quod ad mentem mors ingreditur, increpando discurrere, Per medium vero castrorum transire, est tanta aequalitate intra Ecclesiam vivere, ut, qui delinquentium culpas redarguit, in nullius se debeat favorem declinare. et recte subjungitur: Occidat vir fratrem, et amicum, et proximum suum. Fratrem scilicet et amicum et proximum interficit, qui, cum punienda invenit, ab increpationis gladio nec eis, quos per cognationem diligit, parcit. Si ergo ille Dei dicitur, qui ad ferienda vitia zelo divini amoris excitatur; profecto esse se Dei denegat, qui, inquantum sufficit, increpare vitam carnalium recusat.

At contra admonendi sunt, quos a praedicationis officio vel imperfectio, vel aetas prohibet, et tamen praecipitatio impellit, ne, dum tanti sibi onus officii praecipitatione arrogant, viam sibi subsequentis meliorationis scidant, et cum arripiunt intempestive, quod non valent, perdant etiam, quod implere quandoque tempestive potuissent: atque scientiam, quia incongrue conantur ostendere, juste ostendantur amisisse. Admonendi sunt, ut considerent, quod pulli avium, si ante pennarum perfectionem volare appetant,

unde ire in alta cupiunt, inde in ima merguntur. Admonendi sunt, ut considerent, quod structuris recentibns necdum solidatis, si tignorum pondus superponitur, non habitaculum, sed ruina fabricatur. Admonendi sunt, ut considerent, quod conceptas soboles feminae, si, priusquam plene formentur, proferunt, nequaquam domos, sed tumulos replent. Hinc est enim, quod ipsa Veritas, quae repente, quos vellet, roborare, potuisset; ut exemplum sequentibus daret, ne imperfecti praedicare praesumerent, postquam plene discipulos de virtute praedicationis instruxit, illico adjunxit: Vos autem sedete in civitate quoadusque induamini virtute ex alto. Luc. 24, 49. In civitate quippe considemus, si intra mentium nostrarum nos claustra constringimus, ne loquendò exterius evagemur; ut, cum virtute divina perfecte induimur, tunc quasi a nobismetipsis foras etiam alios instruentes exeamus. Hinc per quemdam sapientem dicitur: Adolescens loquere in causa tua vix, et si bis interrogatus fueris, habeat initium responsio tua. Eccli. 32, 10 Hinc est, quod idem Redemtor noster, cum in coelis sit conditor, et ostensione suae potentiae semper doctor Angelorum, ante tricennale tempus in terra magister noluit fieri hominum; ut videlicet praecipitatis vim saluberrimi timoris infunderet, cum ipse etiam, qui labi non posset, perfectae vitae gratiam non nisi perfecta aetate praedicaret. Scrintum quippe est: Cum. factus esset annorum duoden, remansit puer Jesus in Jerusalem. Luc. 2, 42. De quo a parentibus requisito, paulo post subditur: Invenerunt illum in templo sedentem in medio doctorum audientem illos et interrogantem. Luc. -2, 46. Vigilanti itaque consideratione pensandum est. quod, cum Jesus annorum duodecim dicitur in medio

doctorum sedens, non docens, sed interrogans invenitur. Quo exemplo scilicet ostenditur, ne infirmus docere quis audeat, si ille puer doceri interrogando voluit, qui per divinitatis potentiam verbum scientiae ipsis suis doctoribus ministravit. Cum vero per Paulum discipulo dicitur: Praecipe haec et doce: nemo adolescentiam tuam contemnat, 1. Tim. 4, 12.; sciendum nobis est, quia in sacro eloquio aliquando adolescentia juventus vocatur. Quod citius ostenditur, si Salomonis ad medium verba proferantur, qui ait: Laetare juvenis in adolescentia tua. Eccli. 11, 9. Si enim utraque unum esse non decerneret, quem monebat in adolescentia, juvenem non vocaret.

# CAPUT XXVI.

#### Quomodo admonendi, quibus omnia ex sententia succedunt, et quibus nulla.

Aliter admonendi sunt, qui in hoc, quod temporaliter appetunt, prosperantur: atque aliter, qui ea quidem, quae mundi sunt, concupiscunt, sed tamen adversitatis labore fatigantur. Admonendi namque sunt, qui in hoc, quod temporaliter appetunt, prosperantur; ne, cum cuncta ad votum suppetunt, dantem quaerere negligant: sed in his, quae dantur, animum figant, ne peregrinationem pro patria diligant, ne subsidia itineris in obstacula perventionis vertant, ne nocturno lunae lumine delectati claritatem solis videre refugiant. Admonendi itaque sunt; ut, quaeque in hoc mundo consequuntur, calamitatis solatia, non autem praemia retributionis credant: sed contra favores mundi mentem erigant, ne in eis ex tota cordis delectatione succumbant. Quisquis enim prosperitatem, qua utitur, apud judicium cordis melioris vitae amore non re-

primit, favorem vitae transeuntis in mortis perpetuae occasionem vertit. 2 Hinc est enim, quod sub Idumaeorum specie, qui vincendos se prosperitati suae reliquerunt, in huius mundi successibus laetantes increpantur, cum dicitur: Dederunt terram meam sibi in hereditatem cum gaudio, et toto corde, et ex animo. Ezech. 36, 5. Quibus verbis perpenditur, quod non solum, quia gaudeant, sed quod toto corde et ex animo gaudeant, districta reprehensione feriantur. Hinc Salomon ait: Aversio parvulorum interficiet eos, et prosperitas stultorum perdet illos. Prov. 1, 32. Hinc Paulos admonet dicens: Qui emunt, tamquam non possidentes, et qui utuntur hoc mundo, tamquam non utantur. 1. Cor. 7, 30. Ut videlicet sic nobis, quae suppetunt, exterius serviant, quatenus a supernae delectationis studio animum non inflectant; ne luctum nobis internae peregrinationis temperent ea, quae in exilio positis subsidium praebent, et quasi felices in transitoriis non gaudeamus, qui ab aeternis nos interim miseros cernimus. Hinc namque est, quod electorum voce dicit Ecclesia: Laeva ejus sub capite meo, et dextera illius amplexabitur me. Cant. 2, 6. Sinistram Dei, prosperitatem videlicet vitae praesentis, quasi sub capite posuit, quam intentione summi amoris premit. Dextera vero Dei eam amplectitur, quia sub aeterna eius beatitudine tota devotione continetur. Hincrursum per Salomonem dicitur: Longitudo dierum in dextera ejus, in sinistra vero illius divitiae et gloria. Prov. 3, 16. Divitiae itaque et gloria, qualiter sint habenda, docuit, quae posita in sinistra memoravit. Hinc Psalmista ait: Salvum me fac dextera tua. Ps. 107, 7. Neque enim, ait, manu, sed dextera, ut videlicet, cum dexteram diceret, quia aeternam salutem quaereret, indicaret. Hinc rursum scriptum est: Dexlera manus tua Dominė confregit inimicos. Exod. 15, 6. Hostes enim Dei, etsi in sinistra ejus proficiunt, dextera franguntur: quia plerumque pravos vita praesens elevat, sed adventus aeternae beatitudinis damnat.

3 Admonendi sunt, qui in hoc mundo prosperantur, ut solerter considerent, quia praesentis vitae prosperitas aliquando idcirco datur, ut ad meliorem vitam provocet, aliquando vero, ut in aeternum plenius damnet. Hinc est enim, quod plebi Israëliticae Chanaan terra promittitur, ut quandoque ad aeterna speranda provocetur. Neque enim rudis ille populus promissionibus Dei in longinguum crederet, si a promissore suo non etiam e vicino aliquid percepisset. Ut ergo ad aeternorum fidem certius roboretur, nequaquam solummodo spe ad res, sed rebus quoque ad spem trahitur. Quod liquido Psalmista testatur, dicens: Dedit eis regiones gentium, et labores populorum possederunt: ut custodiant justificationes ejus, et legem ejus requirant. Ps. 104, 44. Sed cum largientem Deum humana mens boni operis responsione non sequitur, unde nutrita pie creditur, inde justius damnatur. Hinc enim per Psalmistam rursum dicitur: Dejecisti eos. dum allevarentur. Ps. 72, 18. Quia videlicet reprobi, cum recta opera divinis muneribus non rependunt, cum totos se hic deserunt, et affluentibus prosperitatibus dimittunt, unde exterius proficiunt, inde ab intimis cadunt. Hinc est, quod in inferno cruciato diviti dicitur: Recepisti bona in vita tua. Luc. 16, 25. Idcirco enim bona hic recepit et malus, ut illic plenius mala reciperet, quia hic fuerat nec per bona conversus.

At contra admonendi sunt, qui ea quidem, quae mundi sunt, concupiscunt, sed tamen adversitatis labore fatigantur, ut sollicita consideratione perpendant, Creator dispositorque cunctorum quanta super eos gratia vigilat, quos in sua desideria non relaxat. Aegro quippe, quem medicus desperat, concedit, ut cuncta, quae concupiscit, accipiat. Nam qui sanari posse creditur, a multis, quae appetit, prohibetur, et pueris nummos subtrahimus, quihus tota simul patrimonia heredibus reservamus. Hinc ergo de spe aeternae hereditatis gaudium sumant, quos adversitas vitae temporalis humiliat; quia nisi salvandos in perpetuum cerneret, erudiendos sub disciplinae regimine divina dispensatio non frenaret. Admonendi itaque sunt. qui in his, quae temporaliter concupiscunt, adversitatis labore fatigantur, ut sollicite considerent, quod plerumque etiam justos, cum temporalis potentia sustollit, velut in laqueo culpa comprehendit. Nam sicut in priori hujus voluminis parte jam diximus, (1. parte c. 3.,) David Deo amabilis rectior fuit in servitio, quam cum pervenit ad regnum. 1. Reg. 24, 18. Servus namque amore justitiae deprehensum adversarium ferire timuit: rex autem persuasione luxuriae devotum militem etiam sub studio fraudis extinxit. 2. Reg. 11, 17. Quis ergo opes, quis potestatem, quis gloriam quaerat innoxie, si et illi extiterunt noxia, qui haec habuit non quaesita? Quis inter haec sine magni discriminis labore salvabitur, si ille in his culpa interveniente turbatus est, qui ad haec fuerat Deo eligente praeparatus? Admonendi sunt, ut considerent, quia Salomon, qui post tantam sapientiam usque ad idololatriam cecidisse describitur, nihil in hoc mundo, priusquam caderet, adversitatis habuisse memoratur, sed concessa sapientia funditus cor deseruit, quod nulla vel minima tribulationis disciplina custodivit. 3. Reg. 11, 4.

### Cap. 143 — CAPUT XXVII.

#### Quomodo admonendi conjugati, et caelibes.

Aliter admonendi sunt conjugiis obligati, atque aliter a conjugii nexibus liberi. Admonendi namque sunt conjugiis obligati, ut cum vicissim, quae sunt alterius, cogitant, sic eorum quisque placere studeat conjugi, ut non displiceat Conditori: sic ea, quae hujus mundi sunt, agant, ut tamen appetere, quae Dei sunt, non omittant: sic de bonis praesentibus gaudeant, ut tamen sollicita intentione mala aeterna pertimescant; sic de malis temporalibus lugeant, ut tamen consolatione integra spem in bonis pe rennibus figant: quatenus, dum in transitu cognoscunt esse, quod agunt, in mansione, quod appetunt, nec mala mundi cor frangant, cum spes bonorum coelestium roborat; nec bona praesentis vitae decipiant, cum suspecta subsequentis judicii mala contristant. Itaque animus Christianorum conjugum et infirmus et fidelis, qui et plene cuncta temporalia despicere non valet, et tamen aeternis se conjungere per desiderium valet; quamvis in delectatione carnis interim jaceat, supernae spei refectione convalescat. Et si habet, quae mundi sunt in usu itineris, speret, quae Dei sunt in fructu perventionis: nec totum se ad hoc, quod agit, conferat, ne ab eo, quod robuste sperare debuit, funditus cadat. Quod bene ac breviter Paulus exprimia dicens: Qui habent uxores, tamquam non habentes sint, et qui flent, tamquam non flentes, et qui gaudent, tamquam non gaudentes. 1. Cor. 7, 29. et 30. 2 Uxorem quippe quasi non habendo habet, qui sic per il- x lam carnali consolatione utitur, ut tamen numquam ad prava opera a melioris intentionis rectitudine ejus amore flectatur. Uxorem quasi non habendo habet, qui transitoria esse cuncta conspiciens, curam carnis ex necessitate tolerat, sed aeterna gaudia spiritus ex desiderio expectat. Non flendo autem flere, est sic exteriora adversa plangere, ut tamen noverit aeternae spei consolatione gaudere. Et rursum, non gaudendo gaudere, est sic de infimis animum attollere, ut tamen numquam desinat summa formidare. Ubi apte quoque paulo post subdit: Praeterit enim figura hujus mundi. 1. Cor. 7, 31. Ac si aperte diceret: Nolite constanter mundum diligere, quando et ipse non potest, quem diligitis, stare. Incassum cor quasi manentes figitis, dum fugit ipse, quem amatis.

Admonendi sunt conjuges, ut ea, in quibus sibi aliquando displicent, et patientes invicem tolerent, et exhortantes invicem salvent. Scriptum namque est: Invicem onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi. Galat. 6, 2. Lex quippe Christi caritas est: quia ex illo nobis et largiter sua bona contulit, et aequanimiter mala nostra portavit. Tunc ergo legem Christi imitando complemus, quando et nostra bona benigne conferimus, et nostrorum mala pie sustinemus. Admonendi quoque sunt, ut eorum quisque non tam, quae ab altero tolerat, quam quae ab ipso tolerantur, attendat. Si enim sua, quae portantur, considerat, ea, quae ab altero sustinet, levius portat.

Admonendi sunt conjuges, ut suscipiendae prolis se meminerint causa conjunctos, et cum immoderatae admixtioni servientes propagationis articulum in usum transferunt voluptatis, perpendant, quod licet extra non exeant, in ipso tamen conjugio conjugii jura transcendunt. Unde necesse est, ut crebris exorationibus deleant, quod pulchram copulae speciem admixtis voluptatibus foedant. Hinc est enim, quod peritus medicinae coelestis Apostolus non tam

×

sanos instituit, quam infirmis medicamenta monstravit, dicens: De quibus scripsistis mihi: Bonum est homini mulierem non tangere: propter fornicationem autem unusquisque suam habeat uxorem, et unaquaeque suum virum habeat. 1. Cor. 7, 1. et 2. Qui enim fornicationis metum praemisit, profecto non stantibus praeceptum contulit; sed ne fortasse in terram ruerent, lectum cadentibus ostendit. Unde adhuc infirmantibus subdidit: Uxori vir debitum reddat, similiter et uxor viro. 1. Cor. 7, 3. Quibus dum in magna honestate conjugii aliquid de voluptate largiretur, adjunxit: Hoc autem dico secundum indulgentiam, non secundum imperium. 1. Cor. 7, 65Culpa quippe esse innuitur, quod indulgeri perhibetur; sed quae tanto citius relaxetur, quanto non per hanc illicitum quid agitur, sed hoc, quod est licitum, sub moderamine non tenetur. Quod bene Loth in semetipso exprimit, qui ardentem Sodomam fugit. Gen. 19, 30.: sed tamen Segor inveniens nequaquam mox montana conscendit. Ardentem quippe Sodomam fugere, est illicita carnis incendia declinare. Altitudo vero montium est munditia continentium. Vel certe quasi in monte sunt, qui etiam carnali copulae inhaerent, sed tamen extra suscipiendae prolis admixtionem debitam nulla carnis voluptate solvuntur. In monte quippe stare est, nisi fructum propaginis in carne non quaerere. In monte stare, est carni carnaliter non adhaerere. 6 Sed quia multi sunt, qui scelera quidem carnis deserunt, nec tamen in conjugio positi usus solummodo debiti jura conservant, exiit quidem Loth Sodomam, sed tamen mox ad montana non pervenit, quia jam damnabilis vita relinquitur, sed adhuc celsitudo conjugalis continentiae subtiliter non tenetur. Est vero in medio Segor civitas, quae fugientem salvet infirmum:

quia videlicet, cum sibi per incontinentiam miscentur conjuges, et lapsus scelerum fugiunt, et tamen venia salvantur. Quasi parvam quippe in civitatem veniunt, in qua ab ignibus defendantur: quia conjugalis haec vita non quidem in virtutibus mira est, sed tamen a suppliciis secura. Unde idem Loth ad Angelum dicit: Est civitas hic juxta, ad quam possum fugere, parva, et salvabor in ea. Numquid non modica est, et vivet anima mea in ea? Gen. 19, 20. Juxta ergo dicitur, et tamen ad salutem tuta perhibetur; quia conjugalis vita nec a mundo longe divisa est, nec tamen a gaudio salutis aliena. in hac actione vitam suam conjuges quasi in parva civitate, custodiunt, quando pro se assiduis deprecationibus intercedunt. Unde et recte per Angelum ad eumdem Loth dicitur: Ecce etiam in hoc suscepi preces tuas, ut non subvertam urbem, pro qua locutus es. Gen. 19, 21, Quia videlicet, cum deprecatio funditur Deo, nequaquam talis conjugii vita damnatur. De qua deprecatione Paulus quoque admonet, dicens: Nolite fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus, ut vacetis orationi. 1. Cor. 7, 5.

At contra admonendi sunt, qui ligati conjugtis non sunt, ut praeceptis coelestibus eo rectius serviant, quo eos ad curas mundi nequaquam jugum copulae carnalis inclinat: ut, quos onus licitum conjugii non gravat, nequaquam pondus illicitum terrenae sollicitudinis premat; sed tanto eos paratiores dies ultimus, quanto et expeditiores, inveniat; ne, quo meliora agere vacantes possunt, sed tamen negligunt, eo supplicia deteriora mercantur. Audiant, quod Apostolus, cum quosdam ad caelibatus gratiam instrueret, non conjugium sprevit, sed curas mundi nascentes ex conjugio repulit, dicens: Hoc ad utilita-

- 147 -

tem vestram dico, non ut l'aqueum vobis injiciam: sed ad id. quod honestum est, et quod facultatem praebeat sine impedimento Domino observiendi. 1. Cor. 7, 35. Ex conjugiis quippe terrenae sollicitudines prodeunt, et idcirco magister gentium auditores suos ad meliora persuasit, ne sollicitudine terrena ligarentur. Quem igitur caelibem curarum secularium impedimentum praepedit, et conjugio se nequaquam subdidit, et tamen conjugii onera non evasit & Admonendi sunt caelibes, ne sine damnationis judicio misceri se feminis vacantibus putent. Cum enim Paulus fornicationis vitium tot criminibus execrandis inseruit, cujus sit reatus indicavit, dicens: Neque fornicatores, neque idolis servientes, neque adulteri, neque molles, neque masculorum concubitores, neque fures, neque avari, neque ebriosi, neque maledicti, neque rapaces regnum Dei possidebunt. 1. Cor. 6, 9. et 10. Et rursum: Fornicatores autem et adulteros judicabit Deus. Hebr. 13, 4. Admonendi itaque sunt, ut, si tentationum procellas cum difficultate salutis tolerant, conjugii portum petant. Scriptum namque est: Melius est nubere, quam uri. 1. Cor. 7, 9. Sine culpa scilicet ad conjugium veniun si tamen necdum meliora voverunt. Nam quisquis bonum majus subire proposuit, bonum minus, quod licuit, illicitum fecit. Scriptum quippe est: Nemo mittens manum suam ad aratrum, et respiciens retro, aptus est regno coelorum. Luc. 9, 62. Qui igitur fortiori studio intenderat, retro convincitur respicere, si relictis amplioribus bonisead minima retorquetur.

# - 148 -

#### CAPUT XXVIII.

Quomodo admonendi peccata carnis experti, et corum expertes.

Aliter admonendi sunt peccatorum carnis conscii, atque aliter ignari. Admonendi namque sunt peccata carnis experti, ut mare saltem post naufragium metuant, et perditionis suae discrimina vel cognite perhorrescant; ne, qui pie post perpetrata mala servati sunt, haec improbe repetendo moriantur. Unde peccanti animae et numquam a peccato desinenti dicitur: Frons mulieris meretricis facta est tibi, noluisti erubescere. Jer. 3, 3. Admonendi itaque sunt, ut studeant, quatenus, si accepta naturae bona integra servare noluerunt, saltem scissa resarciant. Quibus nimirum necesse est, ut perpendant, in tam magno fidelium numero quam multi et se illibatos custodiant, et alios ab errore convertant. Quid ergo isti dicturi sunt, si aliis in integritate stantibus ipsi nec post damna resipiscunt? Quid dicturi sunt, si, cum multi et alios secum deferunt ad regnum, hi expectanti Domino nec semetipsos reducunt? 2 Admonendi sunt, ut praeterita commissa considerent, et imminentia devitent. Unde sub Judaeae specie per Prophetam Dominus corruptis in hoc mundo mentibus transactas ad memoriam culpas revocat, quatenus pollui in futuris erubescant, dicens: Fornicatae sunt in Aegypto, in adolescentia sua fornicatae sunt: ibi\*subacta sunt ubera earum, et fractae sunt mammae pubertatis earum, Ezech. 23, 3. In Aegypto quippe ubera subiguntur, cum turpi hujus mundi desiderio humanae mentis voluntas substernitur. In Aegypto pubertatis mammae franguntur, quando naturales sensus adhuc in semetipsis integri pulsantis concupiscentiae corruptione vitiantur.

Admonendi sunt peccata carnis experti, ut vigilanti cura conspiciant, post delicta nobis ad se redeuntibus Deus quanta benevolentia sinum suae pietatis expandat, cum per Prophetam dicat: Si dimiserit vir uxorem suam, et illa recedens duxerit virum alium, numquid revertetur ad eam ultra? Numquid non polluta et contaminata erit mulier illa? Tu autem fornicata es cum amatoribus multis, tamen revertere ad me, dicit Dominus. Jer. 3, 1. Ecce, de fornicante et relicta muliere argumentum justitiae proponitur, et tamen nobis post lapsum redeuntibus non justitia, sed pietas exhibètur. Ut hinc utique colligamus, si nobis delinquentibus tanta pietate parcitur, a nobis nec post delictum redeun tibus quanta improbitate peccatur? aut quae ab illo erit super improbos venia, qui non cessat vocare post culpam? 4 Quae nimirum bene per Prophetam post delictum misericordia vocationis exprimitur, cum averso homini dicitur: Et erunt oculi tui videntes praeceptorem tuum, et aures tuae audient verbum post tergum monentis. Isai. 30, 20. Humanum quippe genus Dominus in faciem monuit, quando in paradiso condito homini atque in libero arbitrio stanti, quid facere, quidve non facere deberet, indixit. Sed homo in Dei faciem terga deati, cum superbiens ejus jussa contemsit. Nec tamen superbientem Deus deseruit, qui ad revocandum hominem Legem dedit, exhortantes Angelos misit, in carne nostrae mortalitatis ipse apparuit. Ergo post tergum stans nos admonuit, qui ad recuperationem nos gratiae etiam contemtus vocavit. Quod igitur generaliter simul potuit dici de cunctis, hoc necesse est specialiter sentiri de singulis. Quasi enim coram Deo positus quisque verba monitionis ejus percipit, cum, priusquam peccata perpetret, voluntatis ejus praecepta cognoscit. Adhuc enim ante faciem ejus stare, enecdum eum peccando contemnere. Cum vero derelicto bono innocentiae iniquitatem eligens appetit, jam terga in ejus faciem mittit. Sed ecce, adhuc et post tergum Deus subsequens monet, qui etiam post culpam ad se redire persuadet. Aversum revocat, commissa non respicit, revertenti sinum pietatis expandit. Vocem ergo post tergum monentis audimus, si ad invitantem nos Dominum saltem post peccata revertimur. Debemus igitur pietatem vocantis erubescere, si justitiam nolumus formidare; quia tanto graviori improbitate contemnitur, quanto et contemtus adhuc vocare non dedignatur.

5 At contra admonendi sunt peccata carnis ignorantes, ut tanto sollicitius praecipitem ruinam metuant, quanto altius stant. Admonendi sunt, ut noverint, quia, quo magis loco prominenti consistunt, eo crebrioribus sagittis insidiatoris impetuntur. Qui tanto ardentius solet erigi, quanto robustius se conspicit vinci: tantoque intolerabilius dedignatur vinci, quanto contra se videt per integra infirmae carnis castra pugnari. Admonendi sunt, ut incessanter praemia suscipiant, et libenter procul dubio tentationum, quas tolerant, labores calcabunt. Si enim attendatur felicitas, quae sine transitu attingitur, leve fit, quod transeundo laboratur. & Audiant, quod per Prophetam dicitur: Haec dicit Dominus eunuchis: Qui custodierint sabbata mea, et elegerint, quae volui, et foedus meum tenuerint: dabo eis in domo mea et in muris meis locum, et nomen melius a filiis et filiabus. Isai. 56, 4. et 5. Eunuchi quippe sunt, qui compressis motibus carnis affectum in se pravi operis absci-

dunt. Quo autem apud Patrem loco habeantur, ostenditur; quia in domo Patris videlicet aeterna mansione etiam filiis praeferuntur. /Audiant, quod per Johannem dicitur: Hi sunt, qui cum mulieribus non sunt coinquinati: virgines enim sunt, et seguuntur Agnum, quocumque ierit, Apoc. 14, 4. Et quod canticum cantant, quod nemo potest dicere, nisi illa centum quadraginta quatuor millia. Singulariter quippe canticum Agno cantare, est cum eo in perpetuum prae cunctis fidelibus etiam de incorruptione carnis gaudere. Quod tamen electi ceteri canticum audire possunt, licet dicere nequeant; quia per caritatem quidem in illorum celsitudine laeti sunt, quamvis ad eorum praemia non assurgant. Audiant peccatorum carnis ignari, quod per semetipsam de hac integritate Veritas dicit: Non omnes capiunt verbum hoc. Matth. 19, 11. Quod eo innotuit summum, quo denegavit omnium; et dum praédicit, quia difficile capitur, audientibus innuit, captum cum qua cautela teneatur.

Admonendi sunt itaque peccata carnis ignorantes, ut et praeeminere virginitatem conjugio sciant, et tamen se super conjuges non extollant; quatenus, dum et virginitatem praeferunt, et se postponunt, et illud non deserant, quod melius esse aestimant, et se custodiant, quo se inaniter non exaltant. Admonendi sunt, ut considerent, quod plerumque actione secularium vita continentium confunditur, cum et illi ultra habitum assumunt opera, et isti juxta ordinem proprium non excitant corda. Unde bene per Prophetam dicitur: Erubesce Sidon, ait mare. Isai. 23, 4. Quasi enim per vocem maris ad verecundiam Sidon adducitur, quando per comparationem vitae secularium atque in hoc mundo fluctuantium ejus, qui munitus et quasi stabilis cernitur, vita reprobatur Saepe enim non-

X

×

nulli ad Dominum post carnis peccata redeuntes tanto se ardentius in bonis operibus exhibent, quanto damnabiliores se de malis vident. Et saepe quidam'in carnis integritate perdurantes, cum minus se respicient habere, quod defleant, plene sibi sufficere vitae suae innocentiam putant, atque ad fervorem spiritus nullis se ardoris stimulis inflammant. Et fit plerumque Deo gratior amore ardens vita post culpam, quam securitate torpens innocentia. Unde et voce judicis dicitur: Remittuntur ei peccata multa, quia dilexit multum. Luc. 7, 47. Et: Gaudium erit in coelo super uno peccatore poenitente, magis quam super nonaginta novem justis, quibus non opus est poenitentia. Luc. 15, 10. Quod citius ex ipso usu colligimus, si nostrae mentis judicia pensemus. Plus namque terram diligimus, quae post spinas exarata fructus uberes producit, quam quae nullas spinas habuit, sed tamen exculta sterilem segetem gignit / Admonendi sunt peccata carnis ignorantes, ne superioris ordinis celsitudine se ceteris praeferant, cum ab inferioribus quanta se melius agantur, ignorant. In examine namque recti judicis mutat merita ordinum qualitas actionum. Quis enim consideratis ipsis rerum imaginibus nesciat, quod in natura gemmarum carbuńculus praeferatur hyacintho? Sed tamen coerulei coloris hyacinthus praefertur pallenti carbunculo: quia et illi, quod naturae ordo subtrahit, species decoris adjungit, et hunc, quem naturalis ordo praetulerat, coloris qualitas foedat. Sic ergo in humano genere et quidam in meliori ordine deteriores sunt, et quidam in deteriori meliores; quia et isti sortem extremi habitus bene vivendo transcendunt, et illi superioris loci meritum moribus non exequendo diminuunt.

# CAPUT XXIX.

## Quomodo admonendi, qui peccata operum lugent, et qui solum cogitationum.

Aliter admonendi sunt, qui peccata deplorant operum, atque aliter, qui cogitationum. Admonendi quippe sunt, qui peccata deplorant operum, ut consummata mala perfecta diluant lamenta, ne plus adstringantur in debito perpetrati operis, et minus solvant fletibus satisfactionis. Scriptum quippe est: Potum dedit nobis in lacrumis in mensura, Ps. 79, 6.: ut videlicet uniuscujusque mens tantum poenitendo compunctionis suae bibat lacrymas, quantum se a Deo meminit aruisse per culpas. 2 Admonendi sunt, ut incessanter admissa ante oculos reducant, atque vivendo agant, ut a districto fudice videri non debeant. Unde David cum peteret, dicens: Averte oculos tuos a peccatis meis, Ps. 50, 11.; paulo superius intulit: Delictum meum coram me est semper. Ps. 50, 5. Ac si diceret: Peccatum meum ne respicias postulo, quia hoc respicere ipse non cesso. Unde et per Prophetam Dominus dicit: Et peccatorum tuorum memor non ero, tu autem memor esto. Isai. 43, 25. et 26, 3 Admonendi sunt, ut singula quaeque admissa considerent, et dum per unumquodque erroris sui inquinationem defient, simul se ac totos lacrymis mundent. Unde bene per Jeremiam dicitur, cum Judaeae singula delicta pensarentur: Divisiones aquarum deduxit oculus meus. Thren. 3, 48. Divisas quippe ex oculis aquas deducimus, quando peccatis singulis dispertitas lacrymas damus. Neque enim uno eodemque tempore aeque mens de omnibus dolet; sed dum nunc hujus, nunc illius culpae memoria acrius tangitur, simul de omnibus in singulis commota purgatur.

Admonendi sunt, ut de misericordia, quam postulant, praesumant, ne vi immoderatae afflictionis intereant. Neque enim pie Dominus ante delinquentium oculos fienda peccata poneret, si per semetipsum ea districte ferire voluisset. Constat enim, quod a suo judicio abscondere voluit, quos miserando praeveniens sibimetipsis judices Hinc enim scriptum est: Praeveniamus faciem Domini in confessione. Ps. 94, 2. Hinc per Paulum dicitur: Si nosmetipsos dijudicaremus, non utique judicaremur. 1. Cor. 11, 31.5 Rursumque admonendi sunt, ut sic de spe fiduciam habeant, ne tamen incauta securitate torpescant. Plerumque enim hostis callidus men-, tem, quam peccato supplantat, cum de ruina sua afflictam respicit, securitatis pestiferae blanditiis seducit. Quod figurate exprimitur, cum factum Dinae memoratur. Scriptum quippe est: Egressa est Dina, ut videret mulieres regionis illtus: quam cum vidisset Sichem filius Hemor Hevaei, princeps terrae illius, adamavit eam, et rapuit, et dormivit cum illa, vi opprimens virginem: et conglutinata est anima ejus cum ea, tristemque blanditiis delinivit. Gen. 34, 1-3. Dina quippe, ut mulieres, videat extraneae regionis, egreditur, quando unaquaeque mens sua studia negligens, actiones alienas curans extra habitum atque extra ordinem proprium vagatur. Quam Sichem princeps terrae opprimit; quia videlicet inventam in curis exterioribus diabolus corrumpit. Et conglutinata est anima ejus cum ea, Gen. 34, 3.; quia unitam sibi per iniquitatem respicit. Et quia, cum mens a culpa resipiscit, addicitur, atque admissum flere conatur: corruptor autem spes ac securitates vacuas ante oculos revocat, quatenus utilitatem tristitiae subtrahat, recte illic adjungitur: Tristemque blanditiis delinivit.

×

Gen. 34, 3. Modo enim aliorum facta graviora, modo nil esse, quod perpetratum est, modo misericordem Deum loquitur, modo adhuc tempus subsequens ad poenitentiam pollicetur; ut, dum per haec decepta mens ducitur, ab intentione poenitentiae suspendatur: quatenus tunc bona nulla redipiat, quam nunc mala nulla contristant; et tunc plenius obruatur suppliciis, quae nunc etiam gaudet in delictis.

At contra admonendi sunt, qui peccata cogitationum deflent, ut sollicite considerent intra mentis arcana utrum delectatione tantummodo, an etiam consensu deliquerint. Plerumque enim tentatur cor, et ex carnis nequitia delectatur, et tamen eidem nequitiae ex ratione renititur, ut in secreto cogitationis et contristet, quod libet, et libeat, quod contristat. Nonnunquam vero ita mens baratro tentationis absorbetur, ut nullatenus renitatur, sed ex deliberatione sequitur hoc, unde ex delectatione pulsatur, et si facultas exterior suppetat, rerum mox effectibus interiora vota consummat. Quod videlicet si justa animadversio districti judicis respicit, non est jam cogitationis culpa, sed operis; quia, etsi rerum tarditas foras peccatum distulit, intus hoc consensionis opere voluntas implevit.

In primo autem parente didicimus, quia tribus modis omnis culpae nequitiam perpetramus, suggestione scilicet, delectatione, et consensu. Primum itaque per hostem, secundum vero per carnem, tertium per spiritum perpetratur. Insidiator enim prava suggerit, caro se delectationi subjicit, atque ad extremum spiritus victus delectatione consentit. Unde et ille serpens prava suggessit, Eva autem quasi caro se delectationi subdidit, Adam vero velut spiritus suggestione ac delectatione superatus assensit. Suggestione itaque peccatum agnoscimus, delectatione vin-

cimur, consensu etiam ligamur. Admonendi sunt igitur, qui nequitias cogitationis defient, ut sollicite considerent. in qua peccati mensura ceciderunt, quatenus juxta ruinae modum, quam in semetipsis introrsus sentiunt, etiam mensura lamentationis erigantur, ne, si cogitata mala minus cruciant, usque ad perpetranda opera perducant & Sed inter haec ita terrendi sunt, ut tamen minime frangantur. Saepe enim misericors Deus eo citius peccata cordis abluit, quo haec exire ad opera non permittit, et cogitata ne quitia quanto citius solvitur, quia effectu operis districtius non ligatur. Unde recte per Psalmistam dicitur: Dixi, pronuntiabo adversum me injustitias meas Domino, et tu remisisti impietatem cordis mei. Ps. 31, 5. Qui enim impietatem cordis subdidit, quia cogitationum injustitias pronuntiare vellet, indicavit. Dumque ait: Dixi, pronuntiabo, atque illico adjunxit, Et tu remisisti; quam sit super haec facilis venia, ostendit. Qui dum se adhuc petere promittit, hoc, quod petere se promittehat, obtinuit: quatenus, quia usque ad opus non venerat culpa, usque ad cruciatum non perveniret poenitentia; sed cogitata afflictio mentem tergeret, quam nimirum tantummodo cogitata iniquitas inquinasset.

# CAPUT XXX.

Quomodo admonendi, qui a peccatis, quae deflent, non abstinent, et qui, cum abstineant, non deflent.

Aliter admonendi sunt, qui admissa plangunt, nec tamen deserunt; atque aliter qui deserunt, nec tamen plangunt. Admonendi sunt enim, qui admissa plangunt, nec tamen deserunt, ut considerare sollicite sciant, quia flendo

inaniter se mundant, qui vivendo se nequiter inquinant, cum idcirco se lacrymis lavant, ut mundi ad sordes redeant. Hinc enim scriptum est: Canis reversus ad suum vomitum, et sus lota in volutabro luti. Prov. 26, 11. et 2. Petr. 2, 22. Canis quippe cum vomit, profecto cibum, qui pectus deprimebat, projicit; sed cum ad vomitum revertitur, unde levigatus fuerat, rursus oneratur. Et qui admissa plangunt, profecto nequitiam, de qua male satiati fuerant, et quae mentis intima deprimebat, confitendo projiciunt, quam post confessionem, dum repetunt, resumunt. Sus vero in volutabro luti cum lavatur, sordidior redditur. Et qui admissa plangit, nec tamen deserit, poenae gravioris culpae se subjicit; quia et ipsam, quam slendo potuit impetrare, veniam contemnit, et quasi in lutosa aqua semetipsum volvit, quia dum fletibus suis vitae munditiam subtrahit, ante Dei oculos sordidas ipsas etiam lacrymas facit. 2Hinc rursum scriptum est: Ne iteres verbum in oratione tua. Eccli. 7, 15. Verbum namque in oratione iterare, est post fletum committere, quod rursum necesse sit flere. Hinc per Isaiam dicitur: Lavamini, mundi estote. Isai. 1, 16. Post lavacrum enim mundus esse negligit, quisquis post lacrymas vitae innocentiam non custodit. Et lavantur ergo, et nequaquam mundi sunt, qui commissa flere non desinunt, sed rursus flenda committunt. Hinc per quemdam sapientem dicitur: Qui baptizatur a mortuo, et iterum tangit illum, quid proficit lavatio ejus? Eccli. 35, 30. Baptizatur quippe a mortuo, qui mundatur fletibus a peccato: sed post baptisma mortuum tangit, qui culpam post lacrymas repetit.

 $\mathcal J$  Admonendi sunt, qui admissa plangunt, nec tamen deserunt, ut ante districti judicis oculos eis se esse similes

agnoscant, qui venientes ad faciem quorumdam hominum magna eis submissione blandiuntur; recedentes autem inimicities ac damna, quae valent, atrociter inferunt. Ouid est enim culpam stere, nisi humilitatem Deo suae devotionis ostendere? Et quid est post fletum prava agére, nisi superbas in eum, quem rogaverat, inimicitias exer-Jacobo attestante, qui ait: Quicumque voluerit amicus esse saeculi hujus, inimicus Dei constituitur. Jac. 4. 4. 4 Admonendi sunt, qui admissa plangunt, nec tamen deserunt, ut sollicite considerent, quia ita plerumque mali inutiliter compunguntur ad justitiam, sieut plerumque boni innoxie tentantur ad culpam. Fit quippe mira exigentibus meritis dispositionis internae mensura, ut et illi, dum de bono aliquid agunt, quod tamen non perficiunt, superbe inter ipsa, quae etiam plenissime perpetrant, mala confidant, et isti dum de malo tentantur, cui nequaquam consentiunt, quo per infirmitatem titubant, eo gressus cordis ad justitiam per humilitatem verius figant: quippe justorum tabernacula respiciens ait: Moriatur anima mea morte justorum, et fiant novissima mea horum similia. Num. 23, 10. Sed cum compunctionis tempus abscessit, contra eorum vitam, quibus se similem fieri etiam moriendo poposcerat, consilium praebuit, et cum occasionem de avaritia reperit, illico oblitus est, quidquid sibi de innocentia optavit. Ibid. 24, 14. Hinc vero doctor et praedicator gentium Paulus, ait: Video aliam legem in membris meis, repugnantem legi mentis meae, et captivum me ducentem in lege peccati, quae est in membris meis. Rom. 7, 23. Qui profecto idcirco tentatur, ut in bono robustius ex ipsa infirmitatis suae cognitione solidetur. Quid est ergo, quod ille compungitur, et tamen justitiae non appropinquat; 'iste tenta-

×

tur, et tamen eum culpa non inquinat; nisi hoc, quod aperte ostenditur, quod nec malos bona imperfecta adjuvant, nec bonos mala inconsummeta condemnant?

J At contra admonendi sunt, qui admissa descrunt, nec tamen plangunt; ne jam relaxatas aestiment culpas, quas, etsi agendo non multiplicant, nullis tamen fletibus mundant. Neque enim scripter, si a scriptione cessaverit, quia alia non addidit, etiam illa, quae scripserat, delevit: neque qui contumelias irrogat, si solummodo tacuerit, satisfecit, cum profecto aecesse sit, ut verba praemissae superbiae verbis subjectae humilitatis impugnet: nec debitor absolutus est, quia alia non multiplicat, nisi et illa, quae ligaverat, solvat. Ita et cum Deo delinquimus, nequaquam satisfacimus, si ab iniquitate cessamus, nisi voluptates quoque, quas dileximus, e contrario appositis lamentis insequamur. Si enim nulla nos in hac vita operum culpa maculasset, nequaquam nobis hic adhuc degentibus insa ad securitatem innocentia nostra sufficeret; quia illicita animum multa pulsarent. Qua ergo mente securas est, qui perpetratis iniquitatibus ipse sibi testis est, quia innocens non est?

Neque enim Deus nostris cruciatibus pascitur, sed delictorum morbos medicamentis contrarfis medetur: at qui
voluptatibus delectati discessimus, fletibus amaricati redeamus, et qui per illicita defluendo cecidimus, etiam a
licitis nosmetipsos restringendo surgamus: et cor, quod
insana laetitia infuderat, salubris tristitia exurat: et quod
vulneraverat elatio superbiae, curet abjectio humilis vitae.

6 Hinc enim scriptum est: Dixi iniquis: Nolite inique
agere: et delinquentibus: Nolite exaltare cornu. Ps.
74, 5. Cornu quippe delinquentes exaltant, si nequaquam
se ad poenitentiam ex cognitione sune iniquitatis humi-

×

liant. Hinc rursum dicitur: Cor contritum et humiliatum Deus non spernit. Ps. 50, 19. Quisquis enim peccata plangit, nec tamen deserit, cor quidem conterit, sed humiliare contemnit. Qui vero peccata jam deserit, nec tamen plangit, jam quidem humiliat, sed tamen cor Hinc Paulus ait: Et haec quidem conterere recusat. fuistis: sed abluti estis, sed sanctificati estis. 1. Cor. 6, 11. Quia nimirum illos emendatior vita sanctificat, quos per poenitentiam abluens afflictio fletuum mundat. Hinc Petrus, cum quosdam territos malorum suorum consideratione conspiceret, admonuit dicens: Poenitentiam agite, et baptizetur unusquisque vestrum. Act. 2, 38. Dicturus enim baptisma praemisit poenitentiae lamenta; ut prius se aqua suae afflictionis infunderent, et postmodum sacramento baptismatis lavarent. Qua igitur mente. qui transactas culpas flere negligunt, vivunt securi de venia, quando ipse summus Pastor Ecclesiae huic etiam Sacramento addendam poenitentiam credidit, quod peccata principaliter extinguit?

## Cafe LY

#### CAPUT XXXI.

Quomodo admonendi, qui illicita, quorum sunt conscii, laudant, et qui condemnantes minime tamen cavent.

Aliter admonendi sunt, qui illicita, quae faciunt, etiam laudant: atque aliter, qui accusant prava, nec tamen devitant. Admonendi sunt enim, qui illicita, quae faciunt, etiam laudant, ut considerent, quod plerumque plus ore quam opere delinquant. Opere namque per semetipsos solos prava perpetrant; ore autem per tot personas iniquitatem exhibent, quot audientium mentes iniqua laudan-

tes docent. Admonendi ergo sunt, ut si eradicare mala dissimulant, saltem seminare pertimescant. Admonendi sunt, ut eis perditio privata sufficiat. Rursumque admonendi sunt, ut si mali esse non metuunt, erubescant saltem videri, quod sunt. Plerumque enim culpa, dum absconditur, effugatur: quia, dum mens erubescit videri, quod tamen esse non metuit, erubescit quandoque esse, quod fugit videri. Cum vero pravus quisque impudenter innotescit, quo liberius omne facinus perpetrat, eo etiam licitum putat, et quod licitum suspicatur, in hoc procul dubio multiplicius mergitur. Unde scriptum est: Peccatum suum sicut Sodoma praedicaverunt, nec absconderunt. Isai. 3. 9. Peccatum enim suum si Sodoma absconderet, adhuc sub timore peccaret. Sed funditus frena timoris amiserat, quae ad culpam nec tenebras inquirebat. rursum scriptum est: Clamor Sodomorum et Gomorrhae multiplicatus est. Gen. 18, 20. Peccatum quippe cum voce est culpa in actione, peccatum vero etiam cum clamore est culpa cum libertate.

2 At contra admonendi sunt, qui accusant prava, nec tamen devitant, ut provide perpendant, quid in districto Dei judicio pro sua excusatione dicturi sunt, qui de reatu suorum criminum etiam semetipsis judicibus non excusantur. Hi itaque quid aliud quam praecones sunt sui? Voces contra culpas proferunt, et semetipsos operibus reos trahunt. Admonendi sunt, ut videant, quia de occulta jam retributione judicii est, quod eorum mens, malum, quod perpetrat, illuminatur, ut videat, sed non conatur, ut vincat: ut, quo melius videt, eo deterius pereat; quia et intelligentiae lumen percipit, et actionis pravae tenebras non relinquit. Nam cum acceptam ad adjutorium scientiam negligunt, hanc contra se in testimonium vertunt, et de

X

lumine intelligentiae augent supplicia, quod profecto acceperant, ut possent delere peccata. Quorum nimirum nequitia cum malum agit, quod dijudicat, venturum jam judicium hic degustat: ut, cum aeternis suppliciis servatur obnoxia, suo hic interim examine non sit absoluta: tantoque illic graviora tormenta percipiat, quanto hic malum non descrit, etiam quod ipsa condemnat. Hinc enim Veritas dicit: Servus, qui cognovit voluntatem Domini sui, et non praeparavit, et non fecit secundum voluntatem ejus, vapulabit multis. Luc. 12, 46. Hinc Psalmista ait: Descendant in infernum viventes. Ps. 54, 16. Vivi quippe, quae circa illos aguntur, sciunt et sentiunt, mortui autem sentire nil possunt. Mortui enim in infernum descenderent, si mala nesciendo perpetrarent. Cum vero sciunt mala, et tamen faciunt, ad iniquitatis infernum viventes miseri sentientesque descendunt.

Calv LVI

#### CAPUT XXXII.

# Quomodo admonendi, qui subito motu, et qui consulto peccant.

Aliter admonendi sunt, qui repentina concupiscentia superantur, atque aliter qui in culpa ex consilio ligantur. Admonendi quippe sunt, quos repentina concupiscentia superat, ut in bello praesentis vitae se quotidie positos attendant, et cor, quod praevidere vulnera non potest, scuto solliciti timoris tegant; ut occulta insidiantis hostis jacula perhorrescant, et in tam caliginoso certamine intentione continua intra mentis castra se muniant. Nam si a circumspectionis sollicitudine cor destituitur, vulneribus aperitur: quia hostis callidus tanto liberius pectus percutit, quanto nudum a providentiae lorica deprehendit 2Ad-

\*

monendi sunt, qui repentina concupiscentia superantur, ut curare nimis terrena desuescant; quia intentionem suam dum rebus transitoriis immoderatius implicant, quibus culparum jaculis transfigantur, ignorant. Unde et per Salomonem vox percussi et dormientis exprimitur, qui ait: Verberaverunt me, sed non dolui; traxerunt me, et ego non sensi. Quando evigilabo, et rursum vina reperiam? Prov. 23, 35. Mens quippe a cura suae sollicitudinis dormiens verberatur et non dolet, quia, sicut imminentia mala non prospicit, sic nec, quae perpetraverit, agnoscit. Trahitur, et nequaquam sentit, quia per illecebras vitiorum ducitur, nec tamen ad sui custodiam suscitatur. Quae quidem evigilare optat, ut rursum vina reperiat: quia, quamvis somno torporis a sui custodia prematur, vigilare tamen ad seculi curas nititur, ut semper voluptatibus inebrietur, et cum ad illud dormiat, in quo solerter vigilare debuerat, ad aliud vigilare appetit, ad quod laudabiliter dormire potuisset3 Hinc superius scriptum est: Et eris quasi dormiens in medio mari, et quasi sopitus gubernator amisso clavo. Prov. 23, 34. medio enim mari dormit, qui in hujus mundi tentationibus positus providere motus irruentium vitiorum quasi imminentes undarum cumulos negligit. Et quasi clavum gubernator amittit, quando mens ad regendam navem corporis studium sollicitudinis perdit. Clavum quippesin mari amittere, est intentionem providam inter procellas hujus seculi non tenere. Si enim gubernator clavum sollicite stringit, modo in fluctibus ex adverso navem dirigit, modo ventorum impetus per obliquum findit. Ita cum mens vigilanter animam regit, modo alia superans calcat; modo alia providens declinat, ut et praesentia laborando subjiciat, et contra futura certamina prospiciendo convalescat.

X

L' Hinc rursum de fortibus supernae patriae bellatoribus dicitur: Uniuscujusque ensis super femur suum, propter timores nocturnos. Cant. 3, 8. Ensis enim super femur ponitur, quando acumine sanctae praedicationis prava suggestio carnis edomatur. Per noctem vero caecitas nostrae infirmitatis exprimitur; quia, quidquid adversitatis in nocte imminet, non videtur. Uniuscujusque ergo ensis super femur suum ponitur propter timores nocturnos; quia videlicet sancti viri, dum ea, quae non vident, metuunt. ad intentionem certaminis parati semper assistunt. Hinc rur-× sum sponsae dicitur: Nasus tuus sicut turris, quae est in Libano. Cant. 7, 4. Rem namque, quam oculis non cernimus, plerumque odore praevidemus. Per nasum quoque odores foetoresque discernimus. Quid ergo per nasum Ecclesiae, nisi Sanctorum provida discretio designatur? Qui etiam turci similis, quae est in Libano, dicitur; quia discreta eqrum providentia ita in alto sita est, ut tentationum certamina et, priusquam veniant, videat, et contra ea, dum venerint, munita subsistat. Quae enim futura praevidentur, cum praesentia fuerint, minoris virtutis fiunt; quia, dum contra ictum quisque paratior redditur, hostis, qui se inopinatum credidit, eo ipso, quo praevisus est, enervatur.

> At contra admonendi sunt, qui in culpa ex consilio ligantur, quatenus provida consideratione perpendant, quia, dum mala ex judicio faciunt, districtius contra se judicium accendunt; ut tanto eos durior sententia feriat, quanto illos in culpa arctius vincula deliberationis ligant. Citius fortasse delicta poenitendo abluerent, si in his sola praecipitatione cecidissent. Nam tardius peccatum solvitur, quod et per consilium solidatur. Nisi enim mens omni modo aeterna despiceret, in culpa ex judicio non periret.

Hoc ergo praecipitatione lapsis per consilium pereuntes different, quod, cum hi a statu justitiae peccando concidunt, plerumque simul et in laqueum desperationis cadunt. Hinc est, quod per Prophetam Dominus non tam praecipitationum prava, quam delictorum studia reprehendit, dicens: Ne forte egrediatur ut ignis indignatio mea, et succendatur, et non sit, qui extinguat, propter malitiam studiorum vestrorum. Jer. 4, 4. Hinc iterum iratus dicit: Visitabo super vos juxta fructum studiorum vestrorum. Jer. 23, 2. Quia ergo peccatis aliis differunt peccata, quae per consilium perpetrantur, non tam prave facta Dominus, quam studia pravitatis insequitur. In factis enim saepe infirmitate, saepe negligentia, in studiis vero malitiosa semper intentione peccatur. Quo contra recte beati viri expressione per Prophetam dicitur: Et in cathedra pestilentiae non sedit. Ps. 1, 1. Cathedra quippe judicis esse vel praesidentis solet. In cathedra autem pestilentiae sedere, est ex judicio prava committere; in cathedra pestilentiae sedere, est et ex ratione mala discernere, et tamen ex deliberatione perpetrare. Quasi in perversi consilii cathedra sedet, qui tanta iniquitatis elatione attollitur, ut adimplere malum etiam per consilia conetur. Et sicut assistentibus turbis praelati sunt, qui cathedrae honore fulciuntur, ita delicta eorum, qui praecipitatione corruunt, exquisita per studium peccata transcendunt. Admonendi ergo sunt, ut hine colligant, qui in culpa etiam se per consilium ligant, qua quandoque ultione feriendi sunt, qui nunc pravorum non socii, sed principes fiunt.

×

#### CAPUT XXXIII.

Quomodo admonendi, qui minimis, sed erebris noxis, et qui minimas eaventes gravibus aliquando immerguntur.

Aliter admonendi sunt, qui licet minima, crebro tamen illicita faciunt: atque.aliter, qui se a pravis custodiunt, sed aliquando in gravibus demerguntur. Admonendi sunt, qui quamvis in minimis, sed tamen frequenter excedunt, ut nequaquam considerent qualia, sed quanta committunt. Facta enim sua si despiciont timere, cum pensant, debent formidare, cum numerant. Altos quippe gurgites fluminum parvae, sed innumerae replent guttae pluviarum. Et hoc agit sentina latenter excrescens, quod patenter procella saeviens. Et minuta sunt, quae erumpunt membris per scabiem vulnera, sed cum multitudo eorum innumerabiliter occupat, sic vitam corporis sicut unum grave inflictum pectori vulnus necat2Hinc videlicet scriptum est: Oui modica spernit, paulatim decidit. Eccli. 19, 1. Qui enim peccata minima flere ac devitare negligit, a statu justitiae non quidem repente, sed partibus totus cadit. Admonendi sunt, qui in minimis frequenter excedunt, ut sollicite considerent, quia nonnunquam in parva deterius, quam in majori culpa peccatur. Major enim quo citius, quia sit culpa, agnoscitur, eo etiam celerius emendatur: minor vero dum quasi nulla creditur, eo pejus, quo et securius in usu retinetur. Unde fit plerumque, ut mens assueta malis levibus nec gravia perhorrescat, atque ad quamdam auctoritatem nequitiae per culpas nutrita perveniat, et tanto in majoribus contemnat pertimescere, quanto in minimis didicit non timendo peccare.  ${\mathcal J}$  At contra admonendi sunt, qui se a parvis custodiunt,

sed aliquando in gravibus demerguntur, ut sollicite seipsos deprehendant; quia, dum cor eorum de custoditis minimis extollitur, ad perpetranda graviora ipso elationis suae barathro devorantur, et dum foris sibi parva subjiciunt, sed per inanem gloriam intus intumescunt, languore superbiae intrinsecus victam mentem etiam foras per mala majora prosternunt. Admonendi ergo sunt, qui se a parvis custodiunt, sed aliquando in gravibus demerguntur, ne, ubi se stare extrinsecus aestimant, ibi intrinsecus cadant, et juxta districti judicis retributionem elatio minoris justitiae via fiat ad foveam gravioris culpae. Qui enim vane elati boni mizimi custodiam suis viribus tribuunt, juste derelicti culpis majoribus obruuntur, et cadendo discunt non fuisse proprium, quod steterunt, ut mala immensa cor reprimant, qued minima bona exaltant. L' Admonendi sunt, ut considerent, quod et in culpis gravioribus alto reatu se obligant, et tamen plerumque in parvis, quae custodiunt, deterius peccant; quia et in illis iniqua faciunt, et per ista se hominibus, quod iniqui sunt, tegunt. Unde fit, ut, cum majora mala perpetrant coram Deo, apertae iniquitatis sit, et cum parva bona custodiunt coram hominibus, simulatae sanctitatis. Hinc est enim, quod Pharisaeis dicitur: Liquantes culicem, camelum autem glutientes. Matth. 33, 24. Ac si aperte diceretur: Minima mala discernitis, majora devoratis. Hinc est, quod rursum ore Veritatis increpantur, cum audiunt: Decimatis mentham, et anethum, et cyminum; et relinquitis, quae graviora sunt Legis, judicium, et misericordiam, et fidem. Matth. 33, 23. Neque enim negligenter audiendum est, quod, cum decimari minima diceret, extrema quidem de oleribus maluit, sed tamen bene olentia memorare: ut profecto ostenderet, quia simulato-

×

res, cum parva custodiunt, odorem de se extendere sanctae opinionis quaerunt, et quamvis implere maxima praetermittant, ea tamen minima observant, quae humano judicio longe lateque redoleant.

### Cap LVIII

#### CAPUT XXXIV.

## Quomodo admonendi, qui bona nec inchoant, et qui inchoata non absolvunt.

Aliter admonendi sunt, qui bona nec inchoant, atque aliter, qui inchoata minime consummant. Qui enim bona nec inchoant,-non sunt eis prius aedificanda, quae salubriter diligant, sed destruenda ea, in quibus semetipsos nequiter versant. Neque enim sequuntur, quae inexperta audiunt, nisi prius, quam perniciosa sint ea, quae sibi sunt experta, deprehendant; quia nec levari appetit, qui et hoc ipsum, quia cecidit, nescit, et qui dolorem vulneris non sentit, salutis remedia non requirit. Prius ergo ostendenda sunt, quam sint vana, quae diligunt, et tunc demum vigilanter intimanda, quam sint utilia, quae praetermittunt. Prius videant fugienda, quae amant, et sine difficultate postmodum cognoscant amanda esse, quae fugiunt. lius enim inexperta recipiunt, si de expertis, quidquid disputationis audiunt, veraciter cognoscunt. Tunc igitur pleno voto discunt vera bona quaerere, cum certo judicio deprehenderint falsa se vacue tenuisse 2 Audiant ergo, quod bona praesentia et a delectatione citius transitura sunt, et tamen eorum causa ad ultionem sine transitu permansura; quia et nunc, quod libet, invitis subtrahitur, et tunc, quod dolet, invitis in supplicium reservatur. Itaque eisdem rebus terreantur salubriter, quibus noxie delectantur; ut, dum perculsa mens alta ruinae suae damna conspiciens

\*

sese in praecipitium pervensse deprehendit, gressum post terga revocet, et pertimescens, quae amaverat, discat diligere, quae contemnebat.

J Hinc est enim, quod Jeremiae misso ad praedicationem dicitur: Ecce constitui te hodie super gentes et super regna, ut evellas et destruas, et disperdas et dissipes, et aedifices et plantes. Jerem. 1, 10. Quia, nisi prius perversa destrueret, aedificare utiliter recta non posset: nisi ab auditorum suorum cordibus spinas vani amoris evelleret, nimirum frustra in eis sanctae praedicationis verba plantaret. L'Hinc est, quod Petrusi prius evertit, ut postmodum construat, cum nequaquam Judaeos monebat, quid jam facerent, sed de his, quae fecerant, increpabat dicens: Jesum Nazarenum virum approbatum a Deo in vobis virtutibus et prodigiis et signis, quae per illum fecit Deus in medio vestri, sicut vos scitis; hunc definito consilio et praescientia Dei traditum per manus iniquorum affigentes interemistis, quem Deus suscitavit solutis doloribus inferni, Act. 2, 22-24.: ut videlicet crudelitatis suae cognitione destructi aedificationem sanctae praedicationis, quanto anxie quaererent, tanto utiliter audirent. Unde et illico responderunt: Quid ergo faciemus, viri fratres? Quibus mox dicitur: Agite poenitentiam, et baptizetur unusquisque vestrum. Act. 2, 37. et 38. Quae aedificationis verba profecto contemnerent, nisi prius salubriter ruinam suae destructionis invenissent 5 Hinc est, quod Saulus, cum super eum coelitus lux emissa resplenduit, non jam, quid recte deber& facere, sed quid prave fecisset, audivit. Nam cum prostratus requireret dicens: Quis es Domine? Respondetur protinus: Ego sum Jesus Nazarenus, quem tupersequeris. Et cum repente subjungeret: Domine, quid

me jubes facere? Illico adjungitur: Surgens ingredere civitatem, et ibi dicetur tibi, quid te oporteat facere. Act. 9, 4. etc. et Act. 22, 8. etc. Ecce, de coelo Dominus loquens persecutoris sui facta corripuit, nec tal, men illico, quae essent facienda, monstravit. Ecce, elationis ejus fabrica jam tota corruerat, et post ruinam suam humilis aedificari requirebat, et cum superbia destruitur, aedificationis tamen verba retinentur; ut videlicet persecutor immanis diu destructus jaceret, et tanto post in bonis solidius surgeret, quanto prius funditus eversus a pristino errore cecidisset. Oui ergo nulla adhuc agere bona coeperunt, a rigiditate antea suae pravitatis correctionis manu evertendi sunt, ut ad statum postmodum rectae operationis erigantur; quia et idcirco altum silvae lignum succidimus, ut hoc in aedificii tegmine sublevemus: sed tamen non repente in fabrica ponitur, ut nimirum prius vitiosa eius viriditas exsiccetur, cujus quo plus in infimis humor excoquitur, eo ad summa solidius levatur.

\*

At contra admonendi sunt, qui inchoata bona minime consummant, ut cauta circumspectione considerent, quia, dum proposita non perficiunt, etiam, quae fuerant coepta, convellunt. Si enim, quod videtur gerendum, sollicita intentione non crescit, etiam quod fuerat bene gestum, decrescit. In hoc quippe mundo humana anima quasi more navis est contra ictum fluminis conscendentis: uno in loco nequaquam stare permittitur, quia ad ima relabitur, nisi ad summa conetur. Si ergo inchoata bona fortis operantis manus ad perfectionem non sublevat, ipsa operandi remissio contra hoc, quod operatum est, pugnat. Hinc est enim, quod per Salomonem dicitur: Qui mollis et dissolutus est in opere suo, frater est sua opera dissipantis. Prov. 18, 9. Quia videlicet qui coepta bona

districte non exequitur, dissolutione negligentiae manum destruentis imitatur. Hinc Sardis Ecclesiae ab Angelo dicitur: Esto vigilans, etaponfirma cetera, quae moritura erant: non enim invenio opera tua plena coram Deo meo. Apoc. 3, 2. Quia igitur plena coram Deo ejus opera inventa non fuerant, moritura reliqua etiam, quae erant gesta, praedicebat. Si enim, quod mortuum in nobis est, ad vitam non accenditur, hoc etiam extinguitur, quod quasi adhuc vivum tenetur/Admonendi sunt, ut perpendant, quod tolerabilius esse potuisset recti viam non arripere, quam arrepta post tergum redire. Nisi enim retro aspicerent, erga coeptum studium nullo torpore languerent. Audiant ergo, quod scriptum est: Melius erat eis non cognoscere viam justitiae, quam post agnitionem retrorsum converti. 2. Petr. 2, 21. Audiant, quod scriptum est: Utinam frigidus esses, aut calidus: sed quia tepidus es, et nec frigidus nec calidus, incipiam te evomere ex ore meo. Apoc. 3, 15. Calidus quippe est, qui bona studia et arripit et consummat: frigidus vero est, qui consummanda nec inchoat. Et sicut a frigore per teporem transitur ad calorem, ita a calore per teporem reditur ad frigus Quisquis ergo amisso infidelitatis frigore vivit, sed nequaquam tepore superato excrescit, ut ferveat, procul dubio calore desperato, dum noxio in tepore demoratur, agit, ut frigescat. Sed sicut ante teporem frigus sub spe est, ita post frigus tepor in desperatione. Qui enim adhuc in peccatis est, conversionis fiduciam non amittit. Qui vero post conversionem tepuit, et spem, quae esse potuit de peccatore, subtraxit. Aut calidus ergo quisque esse, aut frigidus quaeritur, ne tepidus evomatur: ut videlicet aut necdum conversus adhuc de se spem conversionis praebeat, aut jam conversus

 $\langle \cdot \rangle$ 

in virtutibus inardescat; ne evomatur tepidus, qui a calore, quem proposuit, torpore ad noxium frigus redit.

# CAPUT XXXV.

#### Quomodo admonendi, qui mala clam, et bona palam faciunt; ac qui versa vice.

×

Aliter admonendi sunt, qui mala occulte agunt, et bona publice; atque aliter, quabona, quae faciunt, abscondunt, et tamen quibusdam factis publice mala de se opinari permittunt. Admonendi enim sunt, qui mala occulte agunt, et bona publice, ut pensent, humana judicia quanta velocitate evolant, divina autem quanta immobilitate perdurant. Admonendi sunt, ut in fine rerum mentis oculos figant; quia et humanae laudis attestatio praeterit, et superna sententia, quae et abscondita penetrat, ad retributionem perpetuam convalescit. Dum igitur occulta mala sua divinis judiciis, recta autem sua humanis oculis anteponunt, et sine teste est bonum, quod publice faciunt, et non sine aeterno teste est, quod latenter delinquunt. Culpas itaque suas occultando hominibus, virtutesque pandendo et unde puniri debant, abscondentes detegunt, et unde remunerari poterant, detegentes abscondunt. recte sepulcra dealbata speciosa exterius, sed mortuorum ossibus plena Veritas vocat, Matth. 23, 17.: quia vitiorum mala intus contegunt, humanis vero oculis quorumdam demonstratione operum de solo foris justitiae colore blandiuntur 2 Admonendi itaque sunt, ne, quae agunt, recta despiciant, sed ea meriti melioris credant. Valde namque bona sua dijudicant, qui ad eorum mercedem sufficere humanos favores putant. Cum enim pro recto opere laus transitoria quaeritur, aeterna retributione res digna vili

pretio venundatur. De quo videlicet pretio percepto Veritas dicit: Amen dico vobis, receperunt mercedem suam. Matth. 6, 2. et 5. Admonendi sunt, ut considerent, quia, dum pravos se in occultis exhibent, sed tamen exempla de se publice in bonis operibus praebent, ostendunt sequenda, quae fugiunt, clamant amanda, quae oderunt, vivunt postremo aliis, et sibi moriuntur.

At contra admonendi sunt, qui bona occulte faciunt, et tamen quibusdam factis publice de se mala copinari permittunt, ne, cum bona semetipsos actionis rectae virtute vivificant, in se alios per exemplum pravae aestimationis occidant: ne minus quam se proximos diligant, et, cum ipsi salubrem potum vini sorbeant, intentis in sui consideratione mentibus pestiferum veneni poculum fundant. Hi nimirum in uno proximorum vitam minus adjuvant, in altero multum gravant, dum student et recta occulte agere, et quibusdam factis ad exemplum de se prava seminare. Quisquis enim laudis concupiscentiam calcare jam sufficit, aedificationis fraudem perpetrat, si bona, quae agit, occultat; et quasi jactato semine germinandi radices subtrahit, qui opus, quod imitandum est, non ostendit. Hinc namque in Evangelio Veritas dicit: Videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in coelis est. Matth. 5, 16. Ubi illa quoque sententia promitur, quae longe aliud praecepisse videtur, dicens: Attendite, ne justitiam vestram faciatis coram hominibus, ut videamini ab eis. Matth. 6, 1.

Quid est ergo, quod opus nostrum et ita faciendum est, ne videatur, et tamen, ut debeat videri, praecipitur: nisi quod ea, quae agimus, et occultanda sunt, ne ipsi laudemur, et tamen ostendenda sunt, ut laudem coelestis Patris augeamus? Nam cum nos justitiam nostram coram

hominibus facere Dominus prohiberet, illico adjunxit: Ut videamini ab eis. Et cum rursus videnda ab hominibus bona opera nostra praeciperet, protinus subdidit: Ut glorificent Patrem vestrum, qui in coels est. Matth. 5, 16. Qualiter igitur videnda essent, vel qualiter non videnda, ex sententiarum fine monstravit: quatenus operantis mens opus suum et propter se videri non quaereret, et tamen hoc propter coelestis Patris gloriam no celaret 5 Unde fit plerumque, ut bonum opus et in occulto sit, cum fit publice, et rursus in publico, cum agitur occulte. Qui enim in publico bono opere non suam, sed superni Patris gloriam quaerit, quod fecit, abscondit, quia solum illum testem habuit, cui placere curavit. Et qui in secreto suo bono opere deprehendi ac laudari concupiscit, et nullus fortasse vidit, quod exhibuit, et tamen hoc coram hominibus fecit: quia tot testes in bono opere secum duxit, quot humanas laudes in corde requisivit. Cum vero prava aestimatio, in quantum sine peccato valet, ab intuentium mente non tergitur, cunctis mala credentibus per exemplum culpa propinatur Unde et plerumque contingit, ut, qui negligenter de se mala opinari permittunt, per semetipsos quidem nulla iniqua faciant, sed tamen per eos, qui se imitari fecerint, multiplicius delinquant. Hinc est, quod Paulus immunda quaedam sine pollutione comedentibus, sed imperfectis tentationis scandalum sua hac comestione moventibus dicit: Videte, ne forte kaec licentia vestra offendiculum fiat infirmis. 1. Cor. 8, 9. Et rursum: Et peribit infirmus in tua conscientia frater, propter quem Christus mortuus est. Sic autem peccantes in fratres, et percutientes conscientiam eorum infirmam in Christum peccatis. 1. Cor. 11. et 12. Hinc est, quod Moyses, cum diceret: Non maledices surdo, protinus adjunxit: Nec coram coeco pones offendiculum. Lev. 19, 14. Surdo quippe maledicere, est absenti et non audienti derogare: coram coeco vero offendiculum ponere, est discretam quidem rem agere, sed tamen ei, qui lumen discretionis non habet, scandali occasionem praebere.

### Cap. LX Caput XXXVI.

De exhortatione multis exhibenda, ut sie singulorum virtutes adjuvet, quatenus per hane contraria virtutibus vitia non exerescant.

Haec sunt, quae Praesul animarum in praedicationis diversitate custodiat, ut sollicitus congrua singulorum vulneribus medicamina opponat J Sed .cum magni sit studii, ut exhortandis singulis serviatur ad singula, cum valde laboriosum sit unumquemque de propriis sub dispensatione debitae considerationis instruere; longe tamen laboriosius est auditores innumeros ac diversis passionibus laborantes, uno eodemque tempore voce unius et communis exhortationis admonitione instruere. Ibi quippe tanta arte vox temperanda est, ut, cum diversa sint auditorum vitia, et singulis inveniatur congrua, et tamen sibimetipsi non sit diversa; ut inter passiones medias uno quidem ductu transeat, sed more bicipitis gladii tumores cogitationum carnalium ex diverso latere incidat, quatenus sic superbis praedicetur humilitas, ut tamen timidis non augeatur me-Sic timidis infundatur auctoritas, ut tamen superbis non crescat effrenatio. Sic otiosis ac torpentibus praedicetur sollicitudo boni operis, ut tamen inquietis immoderatae licentia non augeatur actionis. Sic inquietis ponatur modus, ut tamen otiosis non flat torpor securus. Sic ab

impatientibus extinguatur ira, ut tamen remissis ac lenibus non crescat negligentia. Sic lenes accendantur ad zelum, ut tamen iracundis non addatur incendium. Sic tenacibus infundatur tribuendi largitas, ut tamen prodigis effusionis frena minime laxentur. Sic prodigis praedicetur parcitas, ut tamen tenacibus periturarum rerum custodia non augeatur. Sic incontinentibus laudetur conjugium, ut tamen jam continentes non revocentur ad luxum. Sic continentibus laudetur virginitas corporis, ut tamen in conjugibus despecta non fiat fecunditas carnis. Sic praedicanda sunt bona, ne ex latere juventur et mala. Sic laudanda sunt bona summa, ne desperentur ultima. Sic nutrienda sunt ultima, ne, dum sufficere creduntur, nequaquam tendatur ad summa.

# CAPUT XXXVII.

## De exhortatione, quae uni adhibenda est contrariis passionibus laboranti.

Et gravis quidem praedicatori labor est, in communis praedicationis voce ad occultos singulorum motus causasque vigilare, et palaestrarum mere in diversi lateris arte se vertere: multo tamen acriori labore fatigatur, quando uni contrariis vitiis servienti praedicare compellitur. Plerumque enim quis laetae nimis conspersionis existit; sed tamen eum repente tristitia oborta immaniter deprimit. Curandum est itaque praedicatori, quatenus sic tergatur tristitia, quae venit ex tempore, ut non augeatur laetitia, quae suppetit ex conspersione, et sic frenetur laetitia, quae ex conspersione est, ut tamen non crescat tristitia, quae venit ex tempore. Iste gravatur usu immoderatae praecipitationis, et aliquando tamen ab eo, quod

festine agendum est, eum vis praepedit subito natae formidinis. Ille gravatur usu immoderatae formidinis, et aliquando tamen in eo, quod appetit, temeritate impellitur praecipitationis. Sic itaque in isto reprimatur subito oborta formido, ut tamen non excrescat enutrita diu praecipitatio. Sic in illo reprimatur repente oborta praecipitatio, ut tamen non convalescat impressa ex conspersione formido. 20uid autem mirum, si mentium medici ista custodiunt, dum tanta discretionis arte se temperant, qui non corda sed corpora medentur? Plerumque enim debile corpus opprimit languor immanis, cui languori scilicet obviari adjutoriis fortibus debet, sed tamen corpus debile, adjutorium forte non sustinet. Studet igitur, qui medetur, quatenus sic superexistentem morbum subtrahat, ut nequaquam supposita corporis debilitas crescat, ne fortasse languor cum vita deficiat. Tanta ergo adjutorium discretione componit, ut uno eodemque tempore et languori obviet et debilitati. Si igitur medicina corporis indivise adhibita servire divisibiliter potest (tunc enim vere medicina est, quando sic per eam vitio superexistenti succurritur, ut etiam suppositae conspersioni serviatur) cur medicina mentis una eademque praedicatione apposita morum morbis diverso ordine obviare non valeat, quae tanto subtilior agitur, quanto de invisibilibus tractatur?

### Cap. LXII CAPUT XXXVIII.

## Quod aliquando leviora vitia relinquenda sunt, ut graviora subtrahantur.

Sed quia plerumque, dum duorum vitiorum languor irruit, hoc levius, illud fortasse gravius premit, ei nimirum vitio rectius sub celeritate subvenitur, per quod festine

ad interitum tenditur. Et si hoc a vicina morte restringi non potest, nisi illud etiam, quod existit, contrarium crescat; tolerandum praedicatori est, ut per exhortationem suam artificioso moderamine unum patiatur crescere, quatenus possit aliud a vicina morte retinere. Quod cum agit, non morbum exaggerat, sed vulnerati sui, cui medicamentum adhibet, vitam servat, ut exquirendae salutis congruum tempus inveniat. Saepe enim quis a cibolum se ingluvie minime temperans jamjamque pene superantis luxuriae stimulis premitur, qui hujus pugnae metu territus, dum se per abstinentiam restringere nititur, inanis gloriae tentatione fatigatur, in quo nimirum unum vitium nullatenus extinguitur, nisi aliud nutriatur. Quae igitur pestis ardentius insequenda est, nisi quae periculosius premit? Tolerandum namquam est, ut per virtutem abstinentiae interim arrogantia contra viventem crescat, ne eum per ingluviem a vita funditus luxuria extinguat2Hinc est quod Paulus, cum infirmum auditorem suum perpenderet aut prava adhuc velle agere, aut de actione recta humanae laudis retributione gaudere, ait: Vis non timere potestatem? bonum fac, et habebis laudem ex illa. Rom. 13, 3. Neque enim ideo bona agenda sunt, ut potestas hujus mundi nulla timeatur, aut per haec gloria transitoriae laudis sumatur. Sed cum infirmam mentem ad tantum robur ascendere non posse pensaret, ut et pravitatem vitaret simul et laudem, praedicator egregius ei admonendo aliquid obtulit, et aliquid tulit. Concedendo enim lenia subtraxit acriora; ut, quia ad deserenda cuncta simul non assurgeret, dum in quodam suo vitio animus familiariter relinquitur, a quodam suo sine labore tolleretur.

### — 179 — (afr. LX III CAPUT XXXIX.

## Quod infirmis mentibus omnino non debent alta praedicari.

Sciendum vero est praedicatori, ut auditoris sui animum ultra vires non trahat, ne, ut ita dicam, dum plusquam valet tenditur, manie chorda rumpatur. Alta enim quaeque debent multis audientibus contegi, et vix paucis aperiri. Hinc namque per semetipsam Veritas dicit: Quis, putas, est fidelis dispensator et prudens, quem constituit dominus super familiam suam, ut det illis in tempore tritici mensuram? Matth. 24, 45. et Luc. 12, 42. Per mensuram quippe tritici exprimitur modus verbi, ne, cum angusto cordi incapabile aliquid tribuitur, extra fundatur. Hinc Paulus ait: Non potui vobis loqui quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus. Tamquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam. 1. Cor. 3, 1. Hinc Moyses a secreto Dei exiens coruscantem coram populo faciem velat; quia nimirum turbis claritatis intimae arcana non indicat. Exod. 34, 33. Hinc per eum divina voce praecipitur, ut is, qui cisternam foderit, si operire neglexerit, corruente in ea bove vel asino pretium reddat, Exod. 21, 33.: quia ad alta scientiae fluenta perveniens, cum haec apud bruta audientium corda non contegit, poenae reus addicitur, si per verba ejus in scandalum sive munda sive immunda mens capiatur. Hinc ad beatum Job dicitur: Quis dedit gallo intelligentiam? Job. 38, 36. Praedicator etenim sanctus, dum caliginoso hoc clamat in tempore, quasi gallus cantat in nocte, cum dicit: Hora est jam nos de somno surgere. Rom. 13, 11. Et rursum: Evigilate justi, et nolite peccare. 1. Cor. 15, 34. Gallus autem profundioribus horis noctis altos edere cantus solet; cum vero matutinum jam tempus in proximo est, minutas ac tenues voces format; quia nimirum, qui recte praedicat, obscuris adhuc cordibus aperta clamat, nil de occultis mysteriis indicat, ut tunc subtiliora quaeque de coelestibus audiant, cum luci veritatis appropinquant.

# Cap. LXIII

#### De opere praedicationis et voce.

Sed inter haec ad ea, quae jam superius diximus, caritatis studio retorquemur, ut praedicator quisque plus actibus quam vocibus insonet, et bene vivendo vestigia sequacibus imprimat potius, quam loquendo, quo gradiantur, ostendat. Quia et gallus iste, quem pro exprimenda boni praedicatoris specie in locutione sua Dominus assumit, cum jam edere cantus parat, prius alas excutit, et semetipsum feriens vigilantiorem reddit; quia nimirum necesse est, ut hi, qui verba sanctae praedicationis movent, prius studio bonae actionis evigilent, ne in semetipsis torpentes opere alios excitent voce: prius se per sublimia facta excutiant, et tunc ad bene vivendum alios sollicitos reddant: prius cogitationum alis semetipsos feriant; quidquid in se inutiliter torpet, sollicita investigatione deprehendant, districta animadversione corrigant, et tunc demum aliorum vitam loquendo componant: prius punire propria fletibus curent, et tunc, quae aliorum punienda sunt, denuntient; et antequam verba exhortationis insonent, omne, quod locuturi sunt, operibus clament.

### QUARTA PARS.

QUALITER PRAEDICATOR OMNIBUS RITE PERACTIS AD SEMETIPSUM REDEAT, NE HUNC VEL VITA VEL PRAEDICATIO EXTOLLAT.

### Cap. LAV

Sed quia saepe, dum praedicatio modis congruentibus ubertim funditur, apud semetipsum de ostensione sui occulta laetitia loquentis animus sublevatur, magna cura necesse est, ut timóris laceratione se mordeat; ne, qui aliorum vulnera medendo ad salutem revocat, ipse per negligentiam suae salutis intumescat, ne proximos juvando se deserat, ne alios erigens cadat. Nam quibusdam saepe magnitudo virtutis occasio perditionis fuit; ut, cum de confidentia virium inordinate securi sunt, per negligentiam inopinate morerentur. 2 Virtus namque cum vitiis renititur. quadam delectatione ejus sibimetipsi animus blanditur: fitque, ut bene agentis mens metum suae circumspectionis abjiciat, atque in sui confidentia secura requiescat; cui jam torpenti seductor callidus omne, quod bene gessit, enumerat, eamque quasi prae ceteris praepollentem in tumore cogitationis exaltat. Unde agitur, ut ante justi judicis oculos fovea mentis sit memoria virtutis; quia reminiscendo, quod gessit, dum se apud se erigit, apud humilitatis auctorem cadit 3Hinc namque superbienti animae

dicitur: Ouo pulchrior es, descende, et dormi cum incircumcisis. Ezech. 32, 19. Ac si aperte diceretur: Quia ex virtutum decore te elevas, ipsa tua pulchritudine impelleris, ut cadas. Hinc sub Jerusalem specie virtute superbiens anima reprobatur, cum dicitur: Perfecta eras in decore meo, quem posueram super te, dicit Dominus, et habens fiduciam in pulchritudine tua fornicata es in nomine tuo. Ezech. 16, 14. et 15. Fiducia quippe suae pulchritudinis animus attollitur, cum de virtutum meritis laeta apud se securitate gloriatur. 2 Sed per hanc eamdem fiduciam ad fornicationem ducitur; quia, cum interceptam mentem cogitationes suae decipiunt, hanc maligni spiritus per innumera vitia seducando corrumpunt. Notandum vero, quod dicitur: Fornicata es in nomine tuo: quia, cum respectum mens superni rectoris deserit, laudem protinus privatam quaerit, et sibi arrogare incipit omne bonum, quod, ut largitoris praeconio serviret, accepit; opinionis suae gloriam dilatare desiderans satagit, ut mirabilis cunctis innotescat. In suo ergo nomine fornicatur, quae legalis thori connubium deserens corruptori spiritui in laudis appetitu substernitur. 5 Hinc David ait: Tradidit in captivitatem virtutem corum, et pulchritudinem eorum in manus inimici. Ps. 77, 61. In captivitatem etenim virtus, et pulchritudo in manus inimici, traditur, cum deceptae menti antiquus hostis ex boni operis elatione dominatur; quae tamen virtutis elatio, quamvis plene non superat, utcumque tamen et electorum animum saepe tentat; sed cum sublevatus destituitur, destitutus ad formidinem revocatur. Hinc etenim David iterum ait: Ego dixi in abundantia mea, non movebor in aeternum. Ps. 29, 7. Sed quia de confidentia virtutis intumuit, paulo post quid pertult, adjunxit: Avertisti

faciem tuam a me, et factus sum conturbatus. Ps. 29, 8. Ac si aperte dicat: Fortem me inter virtutes credidi, sed, quantae infirmitatis sim, derelictus agnovi. Hinc rursum dicit: Juravi, et statui custodire judicia justitiae tuae. Ps. 118, 106. Sed quia ejus virium non erat manere in custodia, quam jurabat, debilitatem suam protinus turbatus invenit. Unde et ad precis opem repente se contulit, dicens: Humiliatus sum usquequaque Domine, vivifica me secundum verbum tuum. Ps. 118, 107. Nonnunquam vero superna moderatio, priusquam per munera provehat, infirmitatis memoriam ad mentem revocat, ne de acceptis virtutibus intumescat. Unde Ezechiel Propheta, quoties ad contemplanda coelestia ducitur, prius filius hominis vocatur: ac si hunc aperte Dominus admoneat, dicens: Ne de his, quae vides, in elatione cor subleves, cautus perpende, quod es: ut, cum summa penetras, esse te hominem recognoscas, quatenus, dum ultra te raperis, ad temetipsum sollicitus infirmitatis tuae freno revoceris. Unde necesse est, ut, cum virtutum nobis copia blanditur, ad infirma sua mentis oculus redeat, seseque salubriter deorsum premat; nec recta, quae egit, sed quae agere neglexit, aspiciat: ut, dum cor ex memoria infirmitatis atteritur, apud humilitatis auctorem robustius in virtute solidetur. Quia et plerumque omnipotens Deus idcirco Rectorum mentes, quamvis ex magna parte perficit, imperfectas tamen ex parva aliqua parte derelinquit: ut, cum miris virtutibus rutilant, imperfectionis suae taedio tabescant, et nequaquam se de magnis erigant, dum adhuc contra minima innitentes laborant; sed quia extrema non valent vincere, de praecipuis actibus non audeant superbire.

Ecce bone vir, reprehensionis meae necessitate com-

Digitized by Google

pulsus, dum monstrare, qualis esse debeat Pastor invigilo, pulchrum depinxi hominem pictor foedus; aliosque ad perfectionis littus dirigo, qui adhuc in delictorum fluctibus versor. Sed in hujus quaeso vitae naufragío orationis tuae me tabula sustine, ut, quia pondus proprium deprimit, tui meriti manus me levet.

### BREVIS ATQUE UTILIS FOR-MULA PRAELATORUM\*).

Exemplum enim dedi vobis Johann. 13, 15. Nota, quod, etsi Christus omnibus dederit exemplum bene vivendi, ut dicit Glossa super id ad Rom. 15, 4. Quaecunque scripta sunt etc., Christi vita vitae nostrae et morum est disciplina: tamen praecipue Praelatis et Rectoribus. Ubi sciendum, quod Praelatus debet pro viribus mitari Christum in quinque

- I. IN CONCEPTIONE.
- II. IN NATIVITATE.
- III. IN NOMINE.
- IV. IN VITA.
- V. IN MORTE.

<sup>\*)</sup> Invenimus inter alia, quae nuperrime acquisivimus, Cimelia Codicem membranaceum in quarto (ut vocant) majori, manu Seculi (ni fallimur) XIV. exaratum, qui praeter aureum Regulae pastoralis Librum S. GREGORII M. in fine brevem atque utilem Formulam Praelatorum complectitur. Hanc Anonymi Tractatiunculam praesenti Opusculo adjungere cum materiae affinitas tum ipsa illius brevitas suasit.

I. In Conceptione: Quia sicut Christus fuit conceptus sine aliqua virginis corruptione, et operatione Spiritus sancti; sic Praelatus debet eligi et praesici aliis sine aliqua precis corruptione, aut pretii seu affectionis carnalis, sed solum inspiratione Spiritus sancti. Aliter sequitur id, quod dixit Christus Johann. 3, 6. Quod natum est ex carne, caro est, et quod natum est ex spiritu, spiritus est. Item Christus fuit conceptus vir persectus, contra eos, qui eligant pueros in Praelatos. Item plenus virtutibus et scientia. Sic Praelatus debet eligi non vitiosus et ignarus; alias si caecus caeco ducatum praestet, ambo in foveam inferni cadunt. Matth. 15, 14

II. In Nativitate. Quia Christus natus est pauper. Pannis, inquit Lucas, eum involvit, Luc non sericis, non pretiosis vestibus. Quod est contra tos Praelatos, qui pompose induuntur. Item Christus mex natus flevit juxta id: Vagit infans inter etc. Sic Praelati, quando eliguntur, deberent flere considerantes suam insufficientiam atque periculum, quia judicium durissimum fiet in his, qui praesunt, ut dicit Sapientia. Sap. 6, 6.

III. In Nomine. Ubi nota, quod Christus habuit quinque nomina, quae spiritualiter omnes deberent habere Praelati. Primum nomen est Christus. Matth. 1, 16. de qua natus est JESUS, qui vocatur Christus. Id est unctus oleo, scilicet misericordiae. Unde ipse dicebat Luc. 6, 36. Estote misericordes. Tales deberent esse Prae-

lati, scilicet compati subditis et subvenire eis pro posse. Sicut fecit Christus, qui, licet esset sibi valde austerus, tamen aliis fuit valde misericors, ut patet de Magdalena, de Adultera, de Cananea, de Publicano, de Latrone, quihus omnibus misericordiam fecit. Unde Chrysostomus super Matth. "Si Deus benignus, ut quid sacerdos ejus austerus? Vis apparere sanctus? Circa tuam vitam esto austerus, circa alienam autem benignus. Audiant te fratres parva mandantem, et grandia videant facientem." Item Gregorius Nazianzenus in Apologetico suo: Qui aliis praeest, omni opere post tergum posito proficere in optimis convenit, ita ut possit profectus sui exemplo invitare et allicere caeteros ad virtutem praecipue per humilitatis a Domino nobis traditam formam. Non enim oportet vel vi vel ex necessitate constringere, sed ratione et vitae exemplis suadere, quoniam omne, quidquid extorquetur invitis, cum eo, quod tyrannicum videtur, nec perseverare quidem potest; solet enim deficere, quidquid violenter extrahitur, sicut novellae arboris siquis in cacumen inclinet, relaxata rursus in id, quod fuerat, redit. Quod autem ex proposito fit et voluntate, tam legitimum quam certum est, validissimis scilicet vinculis proprine voluntatis adstrictum. Nec hoc dixerim, ut Praelatus non debeat emendare et corrigere delinquentes; sic enim renota justitia cresceret impunita nequitia, sed ut cum omni mansuetudine ac lenitate id agat, considerans, quod ipse quoque habet Praelatum in coelo, qui eum secundum merita judicabit. Qualem ergo velit erga se Deum superiorem suum, talem se suis inferioribus subditis exhibeat, alioquin judicium sine misericordia fiet in eum, qui non fecit misericordiam. Jac. 2, 13. Attendat item diligentissime, quod d. 86. Leo Papa notabiliter sic dicit: Inferiorum ordinum culpae ad nullos magis referendae sunt, quam ad negligentes desidesque Praelatos, qui multam saepe nutriunt pestilentiam, dum severiorem dissimulant adhibere medicinam. Unde et bene super id Cant. Tempus putationis advenit, c. 2, 12., inquit: Quis ita ad unquem superflua resecavit, ut nil se habere putet putatione dignum? Credite mihi, et putata repullulant, et fugata redeunt, et extincta reaccenduntur, et sopita excitantur. Parum est semel putasse, semper putandum est; imo haud fieri potest, quin semper adsit. quod putari oporteat; si dissimulas, non invenis. Ergo clama, ne cesses etc. Isai. 58, 1. Secundum nomen Christi fuit Nazarenus, Matth. 2, 23. id est, floridus. Et revera floridus fuit Dominus, quia habuit candorem lilii per incorruptionem virginalem, livorem violae per humilitatem inexterminabilem, ruborem rosae per caritatem incomparabilem. De primo. Cant. 2. Ego flos campi et lilium convallium. v. 1. De secundo. Isai. 53, 5. Livore ejus, id est, humilitate, sanati sumus, scilicet a superbia. De tertio. Eccli. 24, 18. Ego quasi plantatio rosae in Jericho. Tales deberent esse Praelati. Et si aliquando aliquis florum istorum marcesceret, deberent reflorere per poenitentiam, sicut illi, de quibus Apostolus Philipp. 4, 10. Gavisus sum vehementer, quia tandem

aliquando refloruistis. Tertium nomen est Emanuel. Matth. 1, 23. et Isai. 7, 14. fquod interpretatur, Nohiscum Deus. Hoc nomen deberent habere Praelati, ut scilicet semper essent cum subditis die noctuque, quasi pastores cum grege. Unde quia Moyses stetit absens a populo suo XL diebus, ut acciperet legem a Domino, populus interim adoravit idola, ut patet Exod. 32.; et tanen bonos Vicarios eis reliquerat, scilicet Aaron et Ur. Duid facient tales, quando dicetur eis a summo Pastore Deo illud Zachariae: Ubi est grex, qui datus est tibi? 13, 20., scilicet in custodiam? Quartum nomen est Filius Altissimi Luc. 1, 32. Hoc nomen deberent habeie Praelati per altissimam conversationem et contemplationem. Ubi notandum, quia tres sunt differentiae bomorum filiorum; quidam enim filii alti sunt, et isti sunt in incipientes, quidam altiores, et isti sunt proficientes, quidam sunt altissimi, et isti sunt perfecti. Et tales debent esse Praelati, quià in tantum distare debet a subditis vita Praelatorum, quantum distare solet a grege vita pastorum, ut ait Gregorius in Pastorali. Quintum nomen est JESUS-

Salvator. Hoc nomen debent habere t subditorum operentur salutem, sicut im. 4, 16. Attende tibi, et doctrisic enim te ipsum saluum facico. at. Si hoc non in opere habere honorarent eos, quia dicitur JESU

inpugraphique and putting ochen beweiset. t, wie berfte

IV. Debent eum imitari in vita. Christus enim voca tus ad honorem, scilicet ad regnum, ut habetur Johann. I fugit. Opprobriis vero, id est, passioni ultro se obtult Christus innocens fuit in vita, et tamen in magna con tinue fuit poenitentia; sic debero: facere veri Praelati.

V. In morte. Quia Christus pro subditis morti exposuit Johann. 10, 11. Bonus pastor animam and pro ovibus suis. Fecit ipse primas, quod monuit. Stales essent Praelati magnam cum Christo remuneration a pastorum Principe Deo mererentur. Cui est honor estoria en secula seculorum. Amen.

Explicit brevis formula Praclatorum.

samper ;
53, 5. Licent
titlet a seperplanticle re
podati Et si
Frent debet notes

menteurs m<sub>ar</sub> see that the probability is On Consider and the particle and the



im vocaohann. 6.

e obtulit.

raelati.

nam da

honor

muit. eratione Diefe

# THE CON- IBLIOTHECA PASTORALIS

### morti se ARIIS SANCTORUM PATRUM

ALIORUMQUE

PIORUM AUCTORUM OPUSCULIS

DEPROMPTA.

OUT UN GRATIAM SACERDOTUM, QUI ANIMARUM

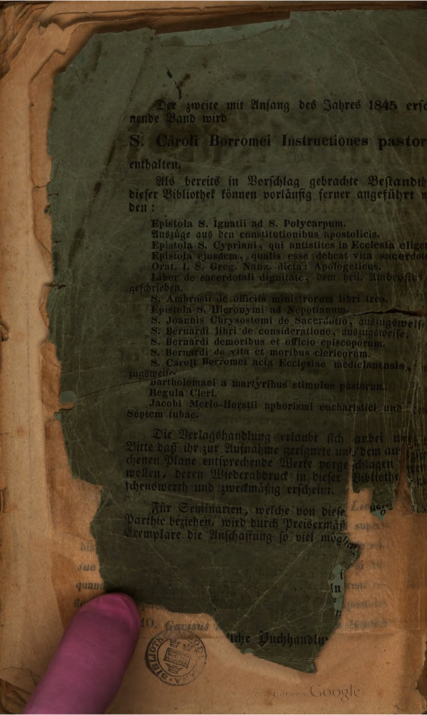
CURAM GERUNT, STUDIOSE COLLECTA

von der erfte Band hier dem Publifum übergeben b, enthalt eine Auswahl von alteren, größtentheils Buchbandel vergriffenen, oder in großen, topfpielis Berfen gerftreuten Schriften, welche als praftifche und Sulfebucher für den Geelforger ichon langft erfannt, und von bleibendem Werthe find.

In diese Sammlung, beren 3med ber Titel binnglid fund gibt, werden vor der hand nur Werfe late nischer Sprache aufgenommen, deren Auswahl e Belageban blung fachfundigen, hochgeachteten Maniru die fiefer Literatur vertraut find, überlaffen eften altern Musgaben ber beiligen Rir-L DOE anderer Autoren gum Abdrucke in biefer ahlt werden, fo wie bag die neue Muscheine, dafür wird die Buchhandlung borga tragen.

> n diese Sammlung verfauft, und Rien .... Sammlung, beren Ba fann, verbunden.

typographische Auss t, wie a erfte



Digitized by Google



,

